¢Qué es la filosofia?
Reza Negarestani

Primera parte publicada en e-flux Journal # 67 — Noviembre de 2015;
http://www.e-flux.com/journal/67/60702/what-is-philosophy-part-one-axioms-
and-programs/ y segunda parte publicada en e-flux Journal # 69 — Enero de 2016;
http://www.e-flux.com/journal/69/60608 /what-is-philosophy-part-two-
programs-and-realizabilities/ (© 2016-7 e-flux y el autor)

Reza Negarestani es filosofo. Ha contribuido extensivamente a revistas,
antologias y conferencias en numerosas universidades e institutos internacionales.
Su proyecto filosofico actual se centra en el universalismo racionalista a partir de la
evolucion del sistema moderno del conocimiento y avanzando hacia las filosofias
contemporaneas del racionalismo, sus procedimientos, asi como sus demandas de
formas especiales de conducta humana.

Imagenes: “The Study of Hidden Symmetries in Raphael’s The School of Athens,”
por Guerino Mazzola, Detlef Kromker, y Georg Rainer Hofmann, Rasterbild —
Bildraster.

Traducido por Bernabé Ferreyra



Primera parte: Axiomas y Programas

La tesis central de este texto es que la filosofia es, en su nivel mas
profundo, un programa —una coleccién de principios de acciéon y
practicas-u-operaciones que implican realizabilidades,! es decir, lo que
puede ser provocado por una categoria especifica de propiedades o
formas. Y que para definir adecuadamente la filosofia y para resaltar su
importancia, debemos abordar la filosofia examinando primero su
naturaleza programatica. Esto significa que en lugar de comenzar la
investigacion sobre la naturaleza de la filosofia con la pregunta “équé es
lo que la filosofia trata de decir, lo que significa realmente? éCual es su
aplicacion? ¢éTiene alguna relevancia?,” deberiamos preguntarnos
“équé tipo de programa es la filosofia, como funciona, cuiles son sus
efectos operativos, qué realizabilidades elabora y a qué formas son
especificas, y finalmente, en tanto programa, qué tipos de
experimentacion implica?”

A pesar de que los problemas corolarios de la filosofia como disciplina
especializada (el tenor de sus discursos, su traccion mas allad de su
propio dominio, sus aplicaciones y las importaciones de referencia) no
pueden de ninguna manera ser ignorados, son sin embargo problemas
que, como se argumentara, s6lo pueden ser abordados suficientemente
en el contexto de la filosofia como una empresa cognitiva mas
profunda. El objetivo principal de este programa cognitivo es instar
metodicamente al pensamiento a identificar y llevar a cabo las
realizabilidades ofrecidas por sus propiedades (inteligibilidades
tedricas y practicas relacionadas con el pensamiento como tal), para
explorar lo que puede resultar del pensamiento y lo que el pensamiento
pueda llegar a ser.

! N. de T.: se optd por traducir “realizabilities” por “realizabilidades” y “posible
realizabilities” por “realizaciones posibles”.



§ 1. Tradicionalmente, la filosofia es un programa ascético
para el oficio de la inteligencia (general).

Ascético en la medida en que la filosofia implica el ejercicio de una
reflexion abierta, disciplinada y de varias etapas sobre la condicion de
posibilidad de si misma como una forma de pensamiento que
transforma el pensar en un programa. La verdadera importancia de
esta definicion reside precisamente en lo que un programa consiste. En
consecuencia, con el fin de dilucidar el significado de la filosofia tanto
como disciplina programatica y como forma de pensamiento que
transforma el pensar en un proyecto programatico, en primer lugar
debemos elaborar lo que entendemos por “programa” en su sentido
mas genérico. Para ello, la nocion de programa —en el sentido de
principios de accion y practicas-u-operaciones que dan lugar a algo,
debe definirse con parsimonia en términos de su armadura formal,
desnuda, despojada de aquellas caracteristicas genéricas aunque
necesarias que subyacen a cualquier tipo de programa,
independientemente de sus aplicaciones o sus objetivos. Estas son: la
seleccion de un conjunto de axiomas, y la elaboraciéon de lo que se sigue
de esta opcion si los axiomas fueran tratados no como postulados


http://images.e-flux-systems.com/2015_11_01-WEB.jpg,2000

inmutables sino como moddulos abstractos que pueden actuar sobre
otros.

Un programa es la encarnacion de las inter-acciones entre su
conjunto de axiomas que reflejan una serie de comportamientos
dinamicos con su propia complejidad y distintas propiedades. Mas
especificamente, se puede decir que los programas son construcciones
que extraen contenido operativo de sus axiomas y que desarrollan
diferentes posibilidades de realizacion (lo que puede llevarse a cabo) de
este contenido operativo. Y, respectivamente, los axiomas son objetos
abstractos operativos o realizadores que encapsulan informacion con
respecto a sus propiedades o categorias especificas. En este sentido, los
programas elaboran realizabilidades (lo que posiblemente se puede
realizar o suscitar) a partir de un conjunto de realizadores abstractos
elementales (aquello que tiene informacion operativa relativa a la
realizacion de una categoria especifica de propiedades vy
comportamientos) en configuraciones mas complejas.

En el marco programatico, la eleccion de los axiomas no limita al
programa a los términos explicitos de los axiomas. Mas bien,
compromete al programa a sus propiedades y operaciones subyacentes
propias de su clase de complejidad. Para decirlo de otra manera, un
programa construye realizaciones posibles de las propiedades
subyacentes de sus axiomas, no se limita esencialmente a sus términos.
Un ejemplo convenientemente intuitivo aunque impreciso vy
rudimentario de esto seria:

1.aesun E

En un estilo platénico esto puede traducirse como: “Si la forma (E)
que Socrates expone parcialmente define quién es Socrates (a)”, o de
una manera mas directa, “si Socrates es una forma-de-vida racional.”

2. a hace x = F (para funcién o actividad)

“Entonces Socrates hace algo que muestra las propiedades
particulares de ese reino de la forma”, o “entonces Socrates hace x
como una forma-de-vida racional.”



Como una forma-de-vida racional, Sbécrates es un patron de
uniformidad particular a través del cual los patrones o propiedades
especificas del reino de las formas pueden realizarse en el orden
temporal. F, o lo que Soécrates hace en tanto forma-de-vida racional, es
una realizacion parcial de estas formas como una practica u operaciéon
inteligible. En otras palabras, F es una practica cuyo contenido
operativo se puede rastrearse, cambiarse, y combinarse con otras
practicas para construir realizabilidades mas complejas especificas del
reino de las formas que SoOcrates encarna parcialmente. En este
ejemplo, 1 y 2 representan el axioma y su informacion operativa basica
que puede ser abreviada como “este a es F de la forma-E” (que se
traduce mas o menos como “Las acciones de Socrates reflejan la forma
a la que él pertenece,” o “Socrates es lo que hace como forma-de-vida
racional”).

Esto significa que “si a tiene la forma E, entonces hace x” y “la funcion
o actividad F tipifica la forma-E.” Aqui, se ha utilizado el concepto
platénico de forma en lugar de una categoria de propiedades
subyacentes. Ahora bien, esto puede ser mas compacto, “la forma E,
por lo menos, hace x.” Entonces, el programa elabora las posibles
realizaciones de la forma E. Como minimo, el programa puede hacer o
llevar a cabo x (el contenido operativo sin procesar del axioma). O
mediante la introduccion de mas axiomas y siguiendo diferentes
estrategias (o esquemas de accion) por el cual los contenidos operativos
de los axiomas pueden ponerse en juego el uno al otro, el programa


http://images.e-flux-systems.com/2015_11_02-WEB.jpg,2000

puede construir otras actividades relacionadas con E. Siguiendo el
ejemplo anterior, esto se puede expresar como:

A-1: Cuando esta en S1 (un estado de cosas particular que le da un
contexto a lo que hace Socrates), Soécrates hace x (x tipifica una
conducta relacionada con las propiedades generales de la forma-de-
vida racional).

A-2: Cuando estd en S2, Confucio hace y (y tipifica otro
comportamiento que refleja las propiedades generales de la forma-de-
vida racional).

Programa: diversos esquemas de interacciéon o intercontenido
[intercontent] operativo entre accién-x y accién-y como tipificando una
forma-de-vida racional. Dependiendo de como las interacciones o el
intercambio operativo entre los axiomas se llevan a cabo y son
regulados (sincrénicos o asincrénicos), qué estrategias o
comportamientos siguen, si las interacciones elementales son
indeterministas o deterministas y asi sucesivamente, el programa
puede tanto extraer las caracteristicas especificas de la forma-de-vida
racional (aquello en que consiste realmente una forma-de-vida
racional) y llevar a cabo sus posibles realizaciones (lo que una forma-
de-vida racional puede hacer). Estas realizabilidades son Fs
construidas que no estan supuestas esencialmente por los términos
explicitos de los axiomas.

Al conectar los axiomas y sus contenidos operativos en conjunto, el
programa también se une a sus respectivos estados de cosas (S). El
sistema de un axioma (la informaciéon con respecto a lo que hace y el
estado o la situacion en la que esta actividad o comportamiento se lleva
a cabo) se convierte en el medio ambiente de otro axioma y viceversa.
En este sentido, el intercambio entre axiomas puede ser visto como una
comunicacion permanente entre los agentes abstractos que adquieren
nuevas capacidades o habilidades a medida que responden a la otra, de
una manera que es similar a como evolucionan dinamicamente los
sistemas multi-agente. Un programa, por esta razon, no es un conjunto
disperso de axiomas sobre los que se aplican principios o instrucciones
estaticas. Las posibles composiciones de axiomas —o de cémo los
axiomas pueden engancharse e interactuar— son desplegamientos de
procesos a través de los cuales el programa puede extraer detalles
adicionales de las propiedades subyacentes y utilizarlos para buscar y
construir realizaciones posibles.



En el marco programatico, los axiomas ya no son elementos sagrados
del sistema eternamente anclado en algin fundamento absoluto, sino
procesos actuantes que se pueden actualizar, reparar, terminar, o
componer en actos compuestos a través de la interaccion. Estos actos
compuestos exhiben comportamientos dindmicos complejos que no se
podrian generar si los axiomas fueran tomados de forma aislada o
tratados como principios fundamentales fijos. En este sentido, un
programa ejecuta los efectos globales de la confrontacion entre
axiomas como actos elementales, es decir, la interaccion. Estos efectos
globales son realizaciones posibles del programa, o aquello que puede
ser provocado.

Nuevas caracteristicas y realizaciones posibles pueden ser
descubiertas mediante la experimentaciéon de la arquitectura operativa
del programa. La experimentaciéon en un programa implica tanto una
relajacién controlada de las restricciones existentes sobre como los
axiomas se enganchan, como se intercambian sus contenidos
operativos, asi como la adicion de nuevas restricciones. Es a través de
esta forma de manipulacién que se amplia la gama de realizabilidades
especificas de una categoria de propiedades. Por ejemplo, la relajacion
o adicion de restricciones pueden dar lugar a diferentes modos de
composicionalidad (como axiomas y su contenido operativo puede
empalmarse). Se puede suspender la llamada inocencia de los axiomas
en que cada vez que los axiomas son convocados ellos se comportan de
manera diferente y resultan en diferentes ramificaciones. En los niveles
mas altos de experimentaciéon, nuevos axiomas con diferentes
propiedades pueden introducirse para desarrollar conjuntos mas
amplios de operaciones. Y las operaciones que tipifican a otras
propiedades se pueden fusionar con operaciones existentes para
construir realizabilidades mas complejas.

El significado del programa no esta implicado en sus axiomas —
aquello a lo que se refieren o lo que denotan— sino en como y bajo qué
condiciones interactian. La pregunta correcta para hacer frente a un
programa no es “é¢qué representan estos axiomas? ¢Qué significa este
programa?,” sino “équé es este programa? ¢Coémo actta? éCuales son
sus posibles efectos operacionales?”

En resumen, lo que articula un programa son los destinos
operacionales de las propiedades subyacentes de sus axiomas qua
procesos de accion. El significado de un programa es un corolario de
sus operaciones, los contextos y sentidos de sus actos y funciones. En



lugar de estar fijos en alguna seméantica preestablecida de utilidad o de
referencia metafisica, este significado no so6lo es paradigmaticamente
accional sino también unido a las posibilidades operativas del
programa en si, es decir, sus realizaciones posibles.

Asi es precisamente como se aborda la filosofia aqui. Mas que
partiendo de corolarios (la importacion de su discurso como una
disciplina especializada, lo que se discute, y asi sucesivamente), la
filosofia se plantea como un tipo especial de programa cuyo significado
depende de lo que hace y como lo hace, sus destinos operacionales y
posibles realizaciones. En la primera parte de este texto (‘Axiomas y
Programas’), lo que se discutira es el alcance global de la filosofia como
un programa que esta profundamente entrelazado con la arquitectura
funcional de lo que llamamos pensamiento. En la segunda parte
(‘Programas y Realizaciones posibles’), las realizabilidades de este
programa seran elaboradas en términos de la construcciéon de una
forma de inteligencia que representa la vocacion tultima del
pensamiento.



§ 2. La filosofia es un programa cuyos axiomas primarios
son aquellos que se refieren a la posibilidad del pensamiento
como tal. Su tarea basica es la de elaborar el contenido
operativo detras de dicha posibilidad en términos de lo que
puede hacerse con el pensamiento, o0 mas ampliamente, lo
que el pensamiento puede descubrir por si mismo. Si “el
pensamiento es o fuera posible en absoluto”, entonces écual
serian las ramificaciones de tal posibilidad?

La importancia de la filosofia en esta sencilla pero muy consecuente
trivia es que utiliza la posibilidad del pensamiento como premisa, como
un axioma sobre el que se puede actuar de manera sistematica. De este
modo, se compromete a la elaboracion de lo que viene después de la
premisa, es decir, lo que se puede realizar desde el pensamiento y lo
que el pensamiento puede hacer, o mas exactamente, la posibilidad de
establecer un pensamiento en el desarrollo de sus propias realizaciones
funcionales.

La eleccion del axioma es una iniciativa programatica para la razén
por la que se abre la perspectiva de la construccion de diferentes

9


http://images.e-flux-systems.com/2015_11_03-WEB.jpg,2000

realizaciones de las propiedades que representan los axiomas. En lugar
de ser simplemente una suposicion neutra —o, peor ain, un dogma
atrincherado—, la axiomatizacién de la filosofia de la posibilidad del
pensamiento es el primer paso importante hacia la programacion del
pensamiento como tal.

Una vez que la posibilidad de pensamiento se adopta como un axioma
explicito (como aquello sobre lo que se debe actuar), el pensamiento se
convierte en una cuestion de extraer y ampliar el contenido operativo
implicito a la posibilidad del pensamiento qua axioma. El foco de las
actividades operativas del pensamiento —los actos de pensamiento— se
vuelve hacia la elaboracion de los contenidos de la posibilidad de
pensar, en el sentido de articular lo que se puede hacer con esta
posibilidad (las posibilidades operativas del programa) y aquello en
que el pensamiento puede convertirse actuando sobre su posibilidad
misma (las realizaciones posibles del programa). En otras palabras, la
filosofia programa al pensamiento para actuar de forma sistemética
sobre si mismo, para darse cuenta de sus propios fines y exigencias, y
tener como su principal vocacion una reflexion disciplinada y
persistente sobre las expectativas de sus realizabilidades. El
pensamiento ya no es meramente ejercido como una practica no-
opcional, sino como una empresa practica.

Aqui es donde “la filosofia como un programa” se solapa con “la
filosofia como una forma de pensamiento que transforma el pensar en
un programa.” Al usar los recursos del pensamiento para determinar el
alcance de las realizabilidades de pensamiento, la filosofia se convierte
en el programa de pensamiento para explorar y provocar sus propias
realizaciones. Dicho de otra manera, la afirmacion tacita de la filosofia
de que “el pensamiento es programable” es reutilizada por el
pensamiento como su tarea normativa principal: “el pensamiento debe
ser programado” Es a través de esta tarea normativa de que el
pensamiento postula explicitamente sus propios fines y aumenta las
expectativas para lo que puede hacer. La filosofia, en este sentido, es
mas que ser simplemente un modo de pensamiento entre otros. Es la
propia protesis practico-cognitiva del pensamiento para el desarrollo y
aumento del impulso para la auto-determinacién y realizaciéon. Un
pensamiento que tiene un impulso de auto-realizacibn es un
pensamiento que antes que nada asegura sus propios fines. Sin
embargo, para asegurar sus fines, el pensamiento tiene que emitir y dar
prioridad a sus propias exigencias.

10



Estas demandas, ante todo, tienen que ver con arrebatar el
pensamiento de las influencias heter6nomas, que se asocian a una
autoridad superior, con las condiciones contingentes de su
configuracion original, o con las causas finales o materiales. Sin
embargo, como estas demandas evolucionan, su foco se desplaza desde
una resistencia contra el dominio de la heteronomia, hacia una
articulacion activa de las consecuencias provocadas por la autonomia.
Cambian de las exigencias de un pensamiento realizado a las demandas
de un pensamiento para el que lo que ya esta realizado —es decir, su
estado actual o instanciacion presente— no es en si misma una
expresion suficiente de autonomia. Este es un pensamiento que hace
explicita su autonomia mediante la identificacion y la construccion de
sus realizaciones posibles. Sus demandas se centran en las expectativas
de realizacion del pensamiento por diferentes realizadores materiales
(que no debe confundirse con los realizadores abstractos o axiomas del
programa). En otras palabras, estas demandas giran en torno a la
posibilidad de reconstituir el pensamiento fuera tanto de lo que lo
constituye actualmente y de como esta constituido. Esas son las
demandas para recuperar e investigar la posibilidad de pensamiento,
pero ya no en términos limitativos establecidos por sus realizadores
nativos (o constituyentes) o en sus instanciaciones presentes.

En consecuencia, esta reprogramacion no se limita s6lo a los
realizadores materiales o componentes constitutivos y mecanismos que
estan directamente en desacuerdo con la autonomia del pensamiento.
También incluye aquellos rasgos constitutivos internos que restringen
el alcance de las realizabilidades del pensamiento o posibles
construcciones. No importa si estos realizadores son parte de la
evolucion biologica o de la constitucion sociocultural del pensamiento.
Mientras ejerzan influencias heterénomas sobre el estado y funciones
del pensamiento realizadas actualmente, o restrinjan las expectativas
futuras de autonomia del pensamiento (el alcance de sus realizaciones
posibles), estos son blancos potenciales de una extensa
reprogramacion.

11



A fines del pensamiento de mantener su autonomia —en el sentido de
ser capaz de instituir y adjudicar sus propios fines— se debe ajustar o
reemplazar esas condiciones y componentes que inciden en su estado y
funciones actuales. Pero para que el pensamiento sea capaz de elaborar
y seguir las consecuencias de la autonomia de sus fines, para hacer
inteligibles las ramificaciones de su posibilidad, debera liberarse de los
términos y condiciones que la confinan a un estado particular de
realizacion. Este movimiento sistematico hacia la separacion la
posibilidad de pensamiento de las circunscripciones de un estado
singular de realizacion es el inicio de una investigacién practico-
cognitiva sobre las realizaciones posibles del pensamiento. Y es
precisamente investigando y construyendo realizaciones posibles de
pensamiento que las consecuencias de la autonomia del pensar y las
ramificaciones de sus posibilidades pueden ser verdaderamente
inteligibles.

En este sentido, la investigacién sobre las posibles realizaciones del
pensamiento es sinénimo de una investigacion sobre los efectos del
pensamiento que no se dan de antemano ni se agotan con su
instanciacion presente. De hecho, la indagacion sobre el significado y
los propositos del pensamiento s6lo puede comenzar radicalmente a
través de un profundo proyecto tedrico y practico dirigido a la

12


http://images.e-flux-systems.com/2015_11_04-WEB.jpg,2000

reconstitucion de la posibilidad del pensamiento fuera de su
constitucion contingentemente situada y su estado realizado
actualmente. La determinacién de lo que es el pensamiento, de lo que
son sus efectos, y de lo que puede hacer, entonces se convierte en una
cuestion de exploracion y construccion de diferentes realizabilidades de
pensamiento fuera de su habitat natural.

La programacion del pensamiento para instituir sus fines autbnomos
conduce a una fase en la que el pensamiento se ve obligado —a través
del imperativo de sus fines— a definir e investigar sus efectos mediante
la refundicién de su estado actual de realizacion. Esta fase marca una
nueva coyuntura en el desarrollo de la autonomia del pensamiento por
la razén de que implica la desvinculacién de las realizabilidades y de los
propositos del pensamiento. En esta medida, la empresa organizada
hacia la realizacion funcional de pensamiento fuera de su tierra natal y
su formato designado es en todos los sentidos un programa de des-
contencion del pensamiento. Por lo tanto, es un esfuerzo netamente
filos6fico en el que normativamente promulga una apuesta filosoéfica
perdurable, “el pensamiento no puede ser contenido”: el pensamiento
no debe ser contenido.

Lo que fue iniciado por el axioma aparentemente inocente de la
filosofia es ahora un programa que dirige el pensamiento a investigar
tedrica y practicamente en sus futuros —entendidos como las
expectativas de realizabilidad que son asimétricas con su pasado y su
presente. La idea central de este programa es que el alcance de sus
operaciones y manipulaciones constructivas abarcan tanto al realizador
y a lo realizado, el constituyente y el constituido, aquello de lo que el
pensamiento esta hecho y lo que el pensamiento es manifiestamente.
Como la maxima expresion de las demandas de pensamiento, este
programa de transformacién es exactamente la destilacién de los
perennes interrogantes de la filosofia —qué pensar y qué hacer—
propulsado hacia adelante por una fuerza atn en gran medida no-
aprehendidas llamada compulsion crénica de la filosofia de pensar.

13



§ 3. Reformateando el pensamiento desde un subproducto
de organizaciones materiales y sociales hacia una empresa
normativa programatica que indaga con rigor en sus
posibilidades operativas y constructivas, la filosofia presenta
una vision de lo artificial en la practica del pensamiento. En
lugar de wun pensamiento que simplemente esta
acostumbrado a la utilizacion de artefactos y tiene un
concepto de la artificialidad, este es un pensamiento que es
en si mismo una practica de artificializacion.

El concepto de lo artificial significa la idea de oficio como una receta
para hacer algo cuyos propositos no estan entranados o dados en sus
ingredientes materiales a pesar de que pueden ser obtenidos por sus
propiedades. Estos propoésitos deben entenderse no solamente en
términos de propositos (externos) en los que se utiliza el producto del
oficio (el artefacto), sino también como funcionalidades potenciales
relacionadas con realizaciones posibles del propio artefacto,
independientemente de su uso o proposito del consumo. A este
respecto, lo artificial expresa la interaccion compleja y en evolucion
entre la funcionalidad externa (el contexto de uso como proposito
externo del oficio) y las realizaciones posibles del propio artefacto. Esta

14


http://images.e-flux-systems.com/2015_11_05-WEB.jpg,2000

interaccion puede verse como un proceso de aprovechamiento que
acopla la funcion en tanto uso del artefacto con la funcién en tanto
instanciacion de realizaciones posibles del artefacto. Mediante el
acoplamiento de estas dos categorias de funcion, el proceso de
artificializacion produce o segura nuevas funcionalidades y propositos
a partir de las restricciones positivas que se establecen entre el uso y las
realizabilidades del artefacto.

El rol de un artefacto en el razonamiento practico es inherentemente
bifronte en la medida en que esta determinado al mismo tiempo por el
proposito establecido y las realizabilidades del propio artefacto. La
estructura del razonamiento practico sobre los artefactos (como en “el
artefacto a es un medio para lograr el resultado ¢, por lo que deberia
usar a cuando me encuentre en la situacion s como un medio para
lograr ¢”) se ve afectada por esta interaccion entre usos y
realizabilidades. Si tomamos el proposito de un artefacto (el contexto
establecido de uso) como premisas para lograr un determinado
resultado, las realizabilidades de los artefactos pueden ser pensadas
como la adicidén de nuevos axiomas con nuevos términos que debilitan
la idempotencia y monotonicidad de la implicacibn en un
razonamiento practico. Los diferentes casos de aplicacion de un
artefacto dado pueden dar lugar a diferentes consecuencias o fines
(debilitamiento de la idempotencia), y la adicion de nuevos supuestos
concernientes al uso de un artefacto puede cambiar el fin para el cual el
artefacto es un medio (debilitamiento de la monotonicidad).z

2 Idempotencia y monotonicidad de implicaciéon son las reglas de inferencia que
operan directamente sobre los juicios o las relaciones entre antecedentes y
consecuentes. La idempotencia de implicacion expresa que las mismas
consecuencias se pueden derivar de muchos casos de una hipoétesis tanto como de
solo uno (“A, B, B + C” puede contraerse a “A, B FC” dejando intacta la
consecuencia implicada C). La monotonicidad de vinculaciéon, por otro lado,
significa que las hipotesis de cualquier hecho derivado puede ser arbitrariamente
extendida con supuestos adicionales (“A+ C” puede ser asumido como “A, d +C”,
donde d es la hipoétesis adicional y C es la consecuencia sin cambios). Aqui, el
simbolo + denota implicacion. Los antecedentes estin del lado izquierdo del
simbolo, y los consecuentes del lado derecho. La idempotencia de implicacion
implica la disponibilidad de los antecedentes como recursos libres (en el contexto
del razonamiento a través de artefactos, diferentes instancias de la aplicacion o el
uso de un artefacto determinado no cambiara el resultado). Y la monotonicidad de
vinculacion implica independencia del razonamiento respecto al contexto (extender
el rol de un artefacto o la adiciéon de nuevas hipotesis acerca de su uso en el logro de
unos fines no altera el resultado).

15



La artificializacion puede, por lo tanto, ser definida como un proceso
orientado a la reutilizacién funcional y exhibiendo un comportamiento
enormemente no-inercial y no-monoténico con respecto a las
consecuencias o los fines. Esta reutilizacion puede manifestarse como
el aumento de la realizacion existente del artefacto, la extraccion y el
trasplante de alguna funcion existente o propiedad sobresaliente en un
contexto de uso y funcionamiento diferente o completamente nuevo, la
readaptacion de un uso existente a una instanciacion diferente de las
realizabilidades de un artefacto, y en su forma maéas radical, la
construccion de esos nuevos usos y realizaciones mediante la
participacion en un oficio que implique a la vez un nuevo modo de
abstraccion y un orden mas profundo de inteligibilidades (de
materiales y practicas).

Si lo que subraya el concepto de artificializacién es la adaptacion
constructiva a diferentes propositos y realizabilidades, entonces en la
realizacion de sus propios fines y al adaptar su realizacion a la creciente
demanda de tales fines, el pensamiento se convierte en un proceso
artificializacion radical. En su esencia, un pensamiento amplificado por
la filosofia para indagar sistematicamente en las ramificaciones de su
posibilidad —explorar sus realizabilidades y propoésitos— se cree que en
el sentido mas fundamental es un programa de artificializacion
rigurosa. Este pensamiento es a la vez dedicado a concebir y adaptarse
a los nuevos extremos, y comprometerse a un programa de auto-
artificializacion concreta. Para un pensamiento que tiene sus propios
fines y exigencias, la auto-artificializacion es una expresién de su
compromiso con la exploracion de sus posibles realizaciones, para
reclamar su posibilidad frente a términos limitativos y heterénomos
impuestos por sus realizadores naturales y habitat nativo. En otras
palabras, es una expresion de su compromiso con la autonomia o el
dominio de sus fines.

Sin embargo, para que el pensamiento pueda examinar sus posibles
realizaciones, debe establecer en primer lugar su susceptibilidad
inherente al proceso de artificializacion. El primer paso es mostrar que
el pensamiento no es una cosa inefable, sino una actividad o una
funcidén, especial pero no sobrenatural, y que puede ser programado,
reutilizado, y convertido en una empresa para el diserio de la agencia,
en el sentido de que cada paso en la buisqueda de esta empresa tendra
consecuencias de largo alcance para la estructura de este agente.

16



Esto es lo que se ejemplifica en su forma mas resuelta en las primeras
practicas de la filosofia, en particular las propuestas de los Cinicos, los
Estoicos y Confucio con respecto a los aspectos programaticos del
pensamiento: entender el pensamiento a si mismo como una funcién
administrativa, no aislar el pensar del vivir sino tratar la vida como una
obra del pensar, en lugar de la eliminacion de las emociones y los
afectos, darles estructura al alinearlos con los fines del pensamiento, y
demostrar en cada paso de la vida las posibilidades del pensar como
aquello que confiere un propésito y como actividad reutilizable.
Sucintamente, la tesis comun que subyace a estas practicas filosoficas
programaticas es que al tratar al pensamiento como el artefacto de sus
propios fines, uno se convierte en el artefacto de las realizabilidades
artificiales del pensamiento.3

Este es uno de los mas potentes de los logros de la filosofia:
formulando el concepto de una buena vida en términos de una
posibilidad practica ofrecida por la manipulabilidad artificial del
pensar como actividad construible y reutilizable, se establece un
vinculo entre la posibilidad de realizar el pensamiento en el artefacto y
la busqueda del bien. La idea de la realizacion del pensar en los
artefactos se puede presentar como una expresion de la demanda de
pensamiento para expandir sus realizabilidades. Y por lo tanto, se
puede enmarcar en el contexto de la elaboracion de una vida que
satisfaga a un pensamiento que exige el desarrollo de sus realizaciones
posibles en cualquier forma o configuracion posible —es decir, un
pensamiento cuya inteligibilidad genuina esta en la exploracion de lo
que puede ser y lo que puede hacer.

El oficio de una forma-de-vida inteligente que tiene por lo menos
todas las capacidades del sujeto actual del pensamiento es una
extension del oficio de una buena vida como una vida que satisface al
sujeto de un pensamiento que ha ampliado su indagacion sobre la
inteligibilidad de las causas y consecuencias de su realizacion. Dicho de
otra manera, es el disefio de una forma de vida adecuada y satisfactoria
a las exigencias de un pensamiento que no solo tiene el conocimiento
tedrico de su instanciacion actual (la inteligibilidad de sus fuentes),

* Para introducirse a las filosofias del cinismo, el estoicismo y el confucianismo
antiguo, consultar: Cynics de William Desmond (Stocksfield: Acumen, 2006); The
Art of Living: The Stoics on the Nature and Function of Philosophy, de John
Sellars (Bristol: Bristol Classical Press, 2009) y Confucian Moral Self Cultivation,
de Philip J. Ivanhoe (Indianapolis: Hackett Publishing Company, 2000).

17



sino también el conocimiento practico de lograr sus posibles
realizaciones (la inteligibilidad de las practicas que pueden desplegar
Sus consecuencias).

La segunda etapa en la demostracion de que el pensar en tanto
actividad puede de hecho ser artificializado implica el analisis de la
naturaleza de esta actividad. Este analisis puede ser entendido como
una investigacion sobre las fuentes u origenes de la posibilidad de
pensar (los diferentes tipos de condiciones necesarias para su
realizacion). Sin esta investigacion, la elaboracion y el desarrollo de las
consecuencias del pensar, sus posibles realizaciones, no puede ganar
impulso.

Si el pensamiento es una actividad, entonces ¢cuél es la l6gica interna
o estructura de esta actividad? éCoémo se ejerce? ¢Qué quiere realizar?
¢Puede ser analizado en otras actividades mas rudimentarias? ¢éY
cuales son los mecanismos que apoyan estas actividades precursoras?
De esta manera, la investigacion motivada filoséficamente sobre la
inteligibilidad de pensamiento prepara el terreno para un analisis méas
amplio de la naturaleza de la actividad manifiesta que llamamos
pensamiento.

El pensar se examina tanto en términos de sus patrones de
uniformidad internos y especiales y en términos de los patrones
subyacentes y mas generales en que estas especificidades se realizan
materialmente. En otras palabras, el analisis de pensar como actividad
abarca dos dimensiones del pensar como una funciéon: funcién en tanto
patron de uniformidad interna de pensamiento, o reglas que componen
el rendimiento de la actividad como tal; y funcién en tanto mecanismos
en que estas reglas o patrones internos de uniformidad —es decir, el
primer sentido de funcion— se materializan.

En consecuencia, el examen filosofico de la naturaleza del
pensamiento se bifurca en dos dominios de andlisis distintos pero
integrables: la explicacion del pensar en términos de funciones o roles
con los que juega su contenido (el orden légico-conceptual del pensar
como tal); y el examen de las materialidades —en el sentido general de
los mecanismos naturales y sociales— en las que se realiza esta
estructura logico-conceptual en toda su riqueza (el orden causal
relativo a la materializacion del pensamiento).

18



En este sentido, el programa filoso6fico canaliza la investigacion sobre
la posibilidad de pensar como una actividad programable y reutilizable
en dos campos naturalistas ampliamente idealistas-racionalistas y
materialistas-empiristas. De este modo, se establece el marco de
formas especializadas de investigacion que hayan sido informadas por
las prioridades de estos campos. Mas o menos, por un lado, los
examenes lingiiisticos y logicos que se centran en la estructura
semantica, conceptual e inferencial de pensamiento (el andamiaje
lingliistico-conceptual del pensamiento); y por otro lado, las
investigaciones empiricas que tratan las condiciones materiales
(neurobiolégicas tanto como socioculturales) necesarias para su
realizacion.

Ambas trayectorias pueden ser vistas como dos vectores que
profundizan la inteligibilidad del pensar mediante el analisis o la
descomposicion de su funcién en fendmenos o actividades de grano
mas fino dentro de los 6rdenes logicos y causales. Dentro de este
esquema analitico doble, los fendémenos o actividades que se
consideraban anteriormente como unitarios pueden parecer
independientes, y los que se consideraban como algo distinto pueden
llegar a ser unitarios. El orden conceptual y el orden causal se



diferencian correctamente so6lo para revelarse como convergentes en
algiin nivel elemental fundamental. El pensar se muestra posible no a
pesar de las causas materiales y actividades sociales sino en virtud de
determinados tipos de causas y actividades. De esta manera, la
profundizacion de la inteligibilidad del pensar como una actividad une
a los limites de estos dos campos, mientras la inteligibilidad del pensar
—su realizacion— reside en ftultima instancia en una integracion
adecuada de sus dimensiones l6gico-conceptual y material-causal.

Curiosamente, una de las areas en las que la trayectoria idealista-
racionalista y la empirista-materialista han ido convergiendo en la
forma mas radical ha sido la informaética, como un lugar donde la fisica,
la neurociencia, las matematicas, la légica y la lingiiistica se juntan.
Este ha sido particularmente el caso a raiz de los recientes avances en
las teorias fundamentales de la computacion, especialmente las teorias
de dualidades computacionales y su aplicaciéon a los sistemas multi-
agente como entornos Optimos para el disefio de la inteligencia
artificial avanzada.

La figura arquetipica detras de las dualidades computacionales es el
concepto de interaccidbn en el sentido de procesos simultaneos
sincronicos y asincronicos, o el intercambio y la permutacion de roles
entre jugadores, estrategias, comportamientos y procesos. La
computacion es la interaccion del sistema con su entorno, o de un
agente con otros agentes. Sin embargo, esta interaccion se presenta
intrinseca y no trivial cuando es on-line, concurrente, restrictiva
negativa y positivamente, interiorizada, y abierta (a lo largo del
computo el sistema permanece abierto a las diferentes corrientes de
entrada). Las dualidades computacionales se han demostrado
responsables de la generacion de capacidades cognitivas y
computacionales complejas a través de procesos de andamiaje
[scaffolding] entre marcos cada vez mas especializados vy
funcionalmente auténomos de interaccibn con propiedades
computacionales distintos. A través del estudio de las dualidades y sus
jerarquias, la informatica ha comenzado a cerrar la brecha entre la
complejidad semantica de la cognicion y la complejidad computacional
de los sistemas dinadmicos, la interaccion lingiiistica, y interaction
fisica.4

* La investigacion sobre dualidades computacionales y la concurrencia se remonta
a las obras de Marshall Stone y Carl Adam Petri. La aplicacion de Stone de
dualidades matematicas (correspondencia biyectiva entre conjuntos y relaciones de

20



equivalencia entre categorias como funtores inversos) al algebra booleana
estableci6 un marco para un analisis mas profundo de la seméantica del
procesamiento de la informacién. Las contribuciones de Petri a la informéatica —
especialmente sus redes de Petri, que originalmente fueron inventadas para
describir procesos quimicos— proporcionaron las herramientas de modelado
necesarias para estudiar la ejecucion de los procesos y los problemas asociados con
la computacion concurrente, como la planificacion [scheduling] y la administracion
de recursos (ver el problema de la “cena de los filésofos”). Pero los principales
avances en el estudio de las dualidades computacionales sélo se han hecho
recientemente a través de la interseccion de diferentes lineas de investigacion sobre
los modelos asincréonicos de concurrencia en los sistemas fisicos (véase, por
ejemplo, el trabajo de Peter Wegner), los modelos matematicos y computacionales
de juegos de interacciéon no secuencial (Robin Milner, Andreas Blass y Samson
Abramsky), y las logicas subestructurales y la teoria de la prueba, particularmente
la obra de Jean-Yves Girard.

21



Segunda parte: Programas y Realizabilidades

§ 4. Visto desde un punto arquimédico en el futuro del
despliegue del pensamiento, la filosofia es vista como lo que
ha dado instrucciones al pensar para convertirse en un
programa sistematico, sé6lo como una forma de organizarlo
un proyecto de emancipacion de la inteligencia. Este es el rol
no expreso de la filosofia como un punto de apoyo a través
del cual las propuestas y agendas de la inteligencia suben de
nivel en el mundo del pensamiento. Para montar el
andamiaje de una filosofia futura, seria necesario mover el
punto de apoyo, desviando el papel tacito de la filosofia en el
pasado hacia su tarea explicita de seguir adelante —un sostén
en que todos los pensamientos y practicas puedan ser una
palanca para levantar la inteligencia de su lugar establecido
de manera contingente.

Como se ha sefialado en el apartado anterior, la bifurcacion de la
investigacion sobre la posibilidad de pensar en dos trayectorias
ampliamente racionalistas-idealistas y naturalistas-materialistas
también se deben interpretar como una estrategia epistémica
necesaria. Desde un angulo epistémico, el compromiso con multiples
niveles explicativos-descriptivos permite un analisis amplio y profundo
de la arquitectura cognitiva de una manera que no es posible a través
de un enfoque construido a partir de un solo esquema. Un enfoque
multimodal ofrece imagenes cada vez mas refinadas de distintos tipos
de comportamientos y procesos regidos por patrones, distribuidos en
diferentes 6rdenes de complejidad estructural-funcional, relaciones de
dependencia, y sus limitaciones especificas. Puesto mas explicitamente,
la ramificacion y especializaciéon del analisis son necesarias para una
determinacion fina de las distinciones y correlaciones entre las
dimensiones  logico-conceptuales y  causales-materiales  del
pensamiento.

Es a través de esta fina diferenciacion y de la integracion de los niveles
explicativos-descriptivos que se especifican con precision las
condiciones necesarias para la realizacion del pensar como una
actividad que comprende una amplia gama de capacidades cognitivas e
intelectuales. La determinaciéon de lo que son estas condiciones

22



necesarias y de como se organizan y efectian ya es una hoja de ruta
basica para la realizacion artificial de pensamiento. A medida que se
profundiza progresivamente la inteligibilidad de la realizacion del
pensamiento, la idea de la posible realizaciéon de pensar en algo distinto
de lo que encarna actualmente se hace mas inteligible. La
especializacion analitica del conocimiento acerca de lo que es el pensar
demuestra ser el conocimiento de como se puede desprender de las
contingencias que restringen sus realizabilidades desde abajo.

Si la actividad que llamamos pensamiento se realiza por ciertas
capacidades funcionales y si estas capacidades o actividades pueden ser
analizadas en términos de sus realizadores —o condiciones especificas,
procesos y mecanismos necesarios para su realizacion— éseria entonces
posible reconstruir o realizar artificialmente tales funciones? En otras
palabras, éseria posible reproducir estas capacidades funcionales a
través de una combinacion de estrategias que impliquen la simulacion,
emulacion, o recreacion de funciones y/o de sus realizadores
materiales?5 Y, por ultimo, éseria posible construir un marco integrado
en que éstas capacidades puedan exhibir una complejidad
interconectada y generativa? O, mas sencillamente, si el pensamiento
es de tal manera y si se materializa en los mecanismos y procesos de tal
forma, écoOmo entonces puede ser reformado y rematerializado en otra
cosa?

> Aqui simulacion, emulacion y recreacion se refieren a tres procesos distintos.
Una simulacion imita algunos aspectos especificos y observables exteriormente de
comportamientos del sistema simulado, pero se implementa de una manera
diferente. La simulacion implica el modelado de los detalles suficientes del estado
subyacente del sistema sefialado para el propésito de la simulaciéon. La emulacion,
por otro lado, replica el funcionamiento interno del sistema que esta siendo
emulado y se adhiere a la totalidad de sus reglas con el fin de reproducir
exactamente el mismo comportamiento externo. El objetivo de la recreaciéon no es
ni la imitaciéon/reproducciéon de las propiedades funcionales observables ni la
replicacion del funcionamiento interno del sistema. En su lugar, una recreaciéon
intenta identificar y reconstruir los pardmetros bajo los cuales el sistema
evoluciona estructural y funcionalmente a través de una interaccion permanente
con su entorno. Aqui el énfasis estd en el acoplamiento entre el sistema y su
entorno (la informacién de fondo), los parametros de la interaccion en tiempo real,
el tipo de interaccion, y la contextualizacion de los diferentes comportamientos y
capacidades funcionales.

23



Esta es la pregunta que da forma al campo de la inteligencia artificial
general como un programa que busca integrar la inteligibilidad de las
diferentes dimensiones del pensamiento en toda su complejidad
perceptual, conceptual, e intencional en virtud de una tarea ideal: el
disefio de una maquina que tenga por lo menos el paquete completo de
las habilidades cognitivas humanas, con todas las capacidades que tales
habilidades implican (aprendizaje diverso e integral, diferentes
modalidades y niveles de conocimiento y de uso del conocimiento,
razonamiento, deliberacion, formacion de creencias
independientemente de la percepcion actual, competencias activadas
por diferentes niveles de complejidad semantica como modos de
computacién especializados y sensibles al contexto, y asi
sucesivamente).

En lugar de ser considerada enteramente como una moda con la que
un pensamiento serio debe evitar entretenerse, la idea central de la
inteligencia artificial general debe ser vista como una parte integral del
pensar como programa que elabora las consecuencias operacionales de
su inteligibilidad. Una parte integral de un pensamiento que esta
impulsado por la autonomia de sus fines es la de explorar sus
realizaciones posibles en cualquier forma viable o configuraciéon

24



material posible. Darle lugar a una inteligencia que al menos tiene las
capacidades del sujeto cognoscitivo-practico practico es la demanda de
un pensamiento que se invierte en la inteligibilidad de su autonomia,
de su mantenimiento y desarrollo. Puesto mas enfaticamente, para tal
pensamiento, las fuentes de su posibilidad son necesarias pero no
expresion adecuada de su autonomia.

La verdadera importancia de la idea de la inteligencia artificial
general solo puede ser entendida correctamente una vez examinada en
funcién de lo que representa o significa en el esfuerzo sistematico del
pensamiento por su auto-determinacién. Como se ha descrito en la
parte anterior, este esfuerzo esta encapsulado por la funcién de la
filosofia como un programa a través del cual el pensamiento comienza
a determinar su propia inteligibilidad mediante la elaboracion, en la
teoria y la practica, de las fuentes y las consecuencias de su posibilidad.
La organizacion del pensamiento como un proyecto programatico
comienza con el reconocimiento de la posibilidad del pensar como un
ladrillo para la construccién o realizacion de un pensamiento que es
posible en virtud de sus fines y exigencias (a pesar de sus causas
materiales o finales), de cbmo se materializa en un principio, y de lo
que supuestamente se le ha mandado a ser.

Como programa, el pensamiento no es sb6lo una practica, sino la
construccion de las realizaciones posibles del pensamiento (lo que el
pensar puede llevar a cabo). Este proceso de construccion puede ser
entendido como una busqueda de las consecuencias de la posibilidad
del pensar descubriendo y actuando sobre las propiedades subyacentes
que tal posibilidad implica. Dicho de otra manera, la auto-realizacién
del pensar requiere un enfoque programatico a la posibilidad del
pensar como tal: la determinacion de lo que significa que el
pensamiento sea posible y cuales son las consecuencias de esta
posibilidad, mediante el examen de lo que es el pensamiento en
realidad (tanto en el nivel del rol que cumple su contenido y en el nivel
de su realizaciéon material) y la elaboraciéon de sus tareas y habilidades.

En lugar de tratar la posibilidad del pensamiento como algo
sacrosanto en el nombre de lo dado, y por lo tanto, fuera de los limites
de la interrogacion y la intervencidén, la filosofia instruye al
pensamiento para actuar sistematicamente sobre su posibilidad como
un axioma manipulable, un artefacto de una artesania en curso —cuyos
productos no son sélo inteligibilidades teoricas y practicas relativas a lo

25



que el pensamiento es y lo que debe hacer, sino también a las
realizabilidades del pensamiento como tal.

Es mediante la manipulacion o la accion sobre sus axiomas que el
programa extrae y desarrolla los contenidos operativos implicitos en
sus propiedades subyacentes. Como se comportan o se desarrollan los
axiomas en diferentes lineas de accién o lineas de investigacion revela
informacion concerniente a sus propiedades subyacentes. La tarea del
programa es entonces examinar lo que puede ser provocado o realizado
a partir de los contenidos operativos implicitos en estas propiedades. Al
llevar estos contenidos operativos a soportase el uno al otro y
basandose en ellos, el programa efectia una realizacion posible. Se
produce un resultado construido a partir de las propiedades
subyacentes de sus axiomas, pero construido de acuerdo con sus
propios principios de accién y su marco operacional.

En el contexto del pensar como proyecto programatico, los diferentes
niveles de inteligibilidades que conciernen a la realidad del pensar
tanto en el ambito de las funciones 16gico-conceptuales y mecanismos
causales-materiales representan las propiedades subyacentes. Los
contenidos operacionales de estas propiedades representan
inteligibilidades practicas de lo que el pensamiento debe hacer y lo que
puede llegar a ser si tiene ciertas propiedades funcionales-normativas y
constricciones causales-materiales.® El primer orden de inteligibilidad

¢ Por ejemplo, considere el pensamiento conceptual y la imaginacion: los
contenidos conceptuales responsables de la complejidad semantica de la cognicién
estan determinados por su papel inferencial —funciéon normativa— en las practicas
discursivas lingiiisticas. En el plano del pensamiento conceptual, las propiedades
funcionales del pensamiento deben ser entendidas normativamente en el contexto
de los usos lingiiisticos y las performances de una comunidad de usuarios de la
lengua. El pensamiento cognitivo es coextensivo al nivel de competencia de la
utilizacion del lenguaje natural publico. Los pensamientos cognitivos internos son,
en este sentido, estructurados y modelados por las caracteristicas normativas de
actividades lingiiisticas externas. Sin embargo, la imaginacion (incluso en el
sentido estricto de la construccion de escenarios hipotéticos/contrafacticos) no sélo
estd ligada a las funciones lingiiistico-normativas, sino también guiada por
actividades incorporadas (la heuristica, la interaccion fisica, el procesamiento de la
informacion sensorial, y asi sucesivamente). La comprension de la imaginacion
como capacidad requeriria entender el rol de las incorporaciones (tanto como una
condicion permisiva y como una restriccion causal) y los parametros dinamicos
relacionados con el caracter situado del agente incorporado en el pensamiento
abstracto. Véase, por ejemplo, la obra de Claude Vandeloise sobre el papel de
incorporacién en la percepcion espacial, la imaginacion y la estructura del lenguaje,
o el enfoque funcionalista morfodinamico de Jean Petitot a la percepcion y la

26



es la inteligibilidad de las cosas tal y como estan (en este caso, lo que es
realmente el pensar como actividad en diferentes niveles). Pero el
segundo orden de inteligibilidad es la inteligibilidad de la organizacion
de las practicas y acciones (lo que se debe hacer si el pensar es de tal
forma). A este respecto, diferentes lineas de investigacién sobre la
inteligibilidad del pensar como actividad corresponden a un examen
por el programa de las propiedades o caracteristicas especificas de los
axiomas subyacentes. La determinacién, evaluacion y organizacion de
las inteligibilidades practicas es igual a la extraccién, composicién y
ejecucion por el programa de los contenidos operativos.

En este caso, la realizacion de la inteligencia artificial general
representa un paso necesario en la tarea del pensamiento en tanto
programa de auto-determinacion. Este es un paso en el que a fines de
que el pensamiento reconozca adecuadamente su posibilidad y exprese
la autonomia de sus fines, tiene que construir realizabilidades
artificiales de si mismo a través de la integracion de los diferentes
niveles y 6rdenes de inteligibilidad concernientes a lo que es y lo que
deberia hacer. Pero las realizabilidades artificiales no deben
interpretarse como limitadas a los artefactos tecnologicos. En
consonancia con la definicion de lo artificial presentada en la primera
parte de este ensayo, las realizabilidades artificiales del pensamiento
incluyen potencialmente una amplia gama de construcciones
funcionales, incluyendo los sistemas sociales.

Para aclarar ain mas el papel de la inteligencia general artificial como
algo integral a la imagen sistematica del pensamiento como un
proyecto programatico, seria tutil definir el concepto del programa en
relacion con lo que Wilfrid Sellars, en su lectura de la idea platonica de
la mente como artesana, llama “receta” —un complejo de
inteligibilidades y acciones intencionales que componen la practica de
la artesania.” Una receta es una formula o un conjunto de qué-y-comos

cognicion, capacidades inferiores funcionales constrenidas causalmente, y las
capacidades lingiiisticas altamente funcionales: Claude Vandeloise, Spatial
Prepositions (Chicago: University of Chicago Press, 1991); Jean Petitot y René
Doursat, Cognitive Morphodinamics: Dynamical Morphological Models of
Constituency in Perception and Syntax (Bern: Peter Lang, 2011).

’Ver Filebo, Timeo, Fedon de Platon y el libro VI de la Republica. Para el trabajo
de Sellars sobre el arte de la vida como busqueda racional de la forma de lo bueno,
ver Wilfrid Sellars, “El alma como artesano: una interpretacion de Platén sobre el
Bien” en Philosophical Perspectives (Springfield, IL: Charles C. Thomas Publisher,

27



que consisten en nimeros, proporciones y acciones intencionales para
la fabricacion de un producto posible a partir de una coleccion dada de
ingredientes. En una receta, las acciones tienen esta forma general: “(Si
se quiere) hacer un O, entonces en Ci uno debe hacer Aj” (siendo O un
producto, Ci la gama de circunstancias o condiciones dadas en el que
un conjunto dado de acciones pueden o no realizarse, y Aj un
determinado grupo de acciones).8 Estas acciones o instrumentalidades
pertenecen al orden inteligible y son hechos objetivos. Como tal, la
distincion entre verdad y falsedad se aplica a ellas. Ellas pueden ser
explicadas y debatidas, modificadas o reemplazadas a través de la
evaluacion. En una receta, los numeros y las proporciones son
caracteristicas en cuanto al conteo, el orden y la proporcién de los
ingredientes, asi como el orden y la prioridad de las acciones. Y, por

1967), 5-22; y “La razon y el arte de vivir en Platon” en Essays in Philosophy and
Its History (Dordrecht: D. Reidel Publishing Co., 1974), 3-26.

8 Sellars, “La razon y el arte de vivir en Platon,” 9.

° En su lectura de Platon, Sellars identifica los principios-de-accion y las practicas
del oficio como pertenecientes a la physis (“por naturaleza y los fines objetivos”),
en contraste con nomos (“por la ley y la convencion”). En el relato de la artesania
de Platon, las acciones intencionales no son convencionales ni arbitrarias en sus
esfuerzos racionales relativos a las formas como reinos de inteligibilidades (o lo que
Sellars llama ‘forma’ como “objeto-de-esfuerzo” o “a-ser-realizados”). Estas
acciones o esfuerzos pertenecen al orden inteligible y, como tales, pueden ser
evaluados por la razon y sobre la base del hecho objetivo. Un ejemplo 1til para
entender la diferencia entre principio (por naturaleza) y convenciéon (por nomos)
seria la diferencia entre las acciones que se deben hacer dado un cierto nimero de
circunstancias y los ingredientes materiales para construir realmente una casa, y
las convenciones en las alianzas de un constructor, es decir, los codigos y
reglamentos de construcciéon de una casa. El principio toma la forma de “deber
hacer” y la convencién toma la forma imperativa de “haz eso”. En el mejor de los
casos, las convenciones y leyes corresponden a los principios-de-accion racionales y
sus fines objetivos, pero también pueden diferir significativamente de ellos, como
en el caso de las alianzas del constructor que se corrompe. Una alianza corrupta
podria hacer cumplir las leyes exigiendo que los materiales a los que sélo los
miembros de la alianza tienen acceso sean utilizados en la fabricacion de casas.
Esta diferencia entre principios-de-accién y convenciones-de-accién puede
extenderse a otros tipos de oficios, incluyendo el arte de la polis. Es precisamente la
naturaleza racional de los principios-de-accion —es decir, el hecho de que pueden
explicarse y subyugarse a los procedimientos de la verdad y las evaluaciones
racionales— la que da abrigo al potencial subversivo contra las convenciones
socioculturales y politicas y las leyes codificadas.

28



ultimo, los ingredientes de la receta son los materiales y objetos que
pueden ser los productos de otros oficios.

El arte de vivir (filos6ficamente) para Platon es la receta de un oficio
en el que el alma (o la mente) es a la vez el material y el artesano. A
nivel de los ingredientes, sugiere Sellars, la receta de una vida asi no
solo incluye inteligibilidades relativas a los materiales y productos
corporales fisicos, sino también las creencias, deseos, pensamientos y
la mente misma. Los numeros (recuentos y ordenamientos) y
proporciones de la receta son inteligibilidades te6ricas que se refieren a
los ingredientes, asi como las practicas y tareas necesarias para el oficio
de tal vida. Y en el nivel de las acciones, la receta implica acciones
intencionales e inteligibilidades practicas que no so6lo son buenas
instrumentalidades (inteligibilidades practicas hipotéticas relativas a
lograr un resultado determinado en una circunstancia determinada)
sino también buenas en si mismas (inteligibilidades practicas no
hipotéticas) tales como el conocimiento y la comprension, el bienestar
en general, la libertad, y asi sucesivamente. Es con referencia a esta
interpretacion que el “pensar en tanto programa” se puede entender —
al menos en lo que respecta a la relacion entre los ingredientes
materiales y las inteligibilidades practicas y teéricas— como una receta
compleja en ciernes. Es “compleja” en la medida que se compone de
otras recetas o programas relacionados con el conocimiento de las
verdades tedricas y practicas, el oficio de diferentes instrumentalidades
y organizaciones, o la produccion de condiciones necesarias y
materiales requeridos para la realizacién de esa vida. Es “en ciernes”,
ya que tiene que actualizarse continuamente a si misma en el nivel de

29


http://images.e-flux-systems.com/2016_01_eflux05WEB.jpg,2000

los materiales, las inteligibilidades teéricas, y las practicas. El objetivo
de esta receta es establecer la autonomia de sus principios
determinando progresivamente sus propios medios y fines, de acuerdo
con sus normas y objetivos.

En esta imagen, lo que representa la idea de inteligencia artificial
general es un estado que culmina en el proyecto programatico del
pensar. Este es un estado donde el pensamiento como tal se convierte
en inteligente. Utiliza la inteligibilidad de su realizacion como un
ingrediente importante en una receta para la elaboracién de una
posible realizacion de si mismo que tiene al menos las capacidades
operacionales de su estado actual. Debajo de su apariencia tecnolégica,
la idea de la inteligencia artificial general es una expresion de un
pensamiento que se dedica a la elaboracion de si mismo mediante el
tratamiento de su posibilidad como materia prima. Pone
inteligibilidades tedricas acerca de lo que esta al servicio de la
organizacion de las practicas y las instrumentalidades que implican la
elaboracion de un pensamiento que es posible a pesar de la forma en
que se materializa o se ha constituido originalmente.

Esta es precisamente la autodeterminacion del pensamiento bajo la
apariencia de inteligencia general, una forma de inteligencia para la
que “lo que el pensamiento es realmente” debe ser puesto al servicio de
“aquello en lo que el pensamiento puede convertirse” al dar forma a “lo
que el pensamiento debe hacer”. Es una inteligencia para la que la
inteligibilidad de las cosas debe estar subordinada a la inteligibilidad
organizadora que es el proceso de elaboracion de si misma: la
inteligencia. Para una inteligencia que trata a su posibilidad misma
como una oportunidad explicita para su auto-realizacion, no importa lo
que es actualmente; lo que importa es lo que se puede hacer —
considerando todas las cosas relevantes— para expandir y construir
sobre esta posibilidad.

Es necesario comprender el concepto de inteligencia artificial general
no sé6lo como una idea tecno-cientifica, sino fundamentalmente como
un concepto que pertenece a un pensamiento que es capaz de reconocer
y tratar su posibilidad como materia prima en la elaboracion de si
mismo. Independientemente de su realizacién concreta, la idea misma
de inteligencia artificial general —dando lugar a algo que esta al menos
dotado de todas las capacidades valoradas del sujeto cognitivo-
practico— es el producto de un pensamiento que lucha por articular,
mantener y desarrollar la comprension de las causas y consecuencias

30



de su posibilidad. En esencia, este esfuerzo es una receta o un
programa de autonomia. Se compone de patrones y reglas, materiales y
condiciones necesarios, ordenamientos y prioridades, instrumentos,
tareas normativas, y en ultima instancia, realizabilidades que
trascienden los ingredientes materiales e instrumentalidades. Como
fines objetivos de esfuerzo del pensamiento, estas realizabilidades no se
interpretaran como potencias o posibilidades. Los poderes, potencias y
posibilidades, incluso las de los devenires, no son realizabilidades sino
simplemente ingredientes crudos en la exploracion teérico-practica y la
construccion de realizabilidades del pensamiento.

Concebir la idea de la inteligencia artificial en general sblo es posible
dentro del dominio del pensamiento como programa o receta para la
autonomia. La realizacion artificial de la inteligencia general es, antes
que nada, una expresion de la autonomia del pensamiento en el sentido
de un programa amplio que integra materiales, inteligibilidades e
instrumentalidades en la construccion de sus realizabilidades. A falta
de esta comprension, la promocion de la idea de inteligencia artificial
general conduce a nada mas que la muy gastada confusion aristotélica
entre razones y causas. Puede conducir a la fetichizacién de la
inteligencia natural bajo la apariencia de procesos materiales de auto-
organizacion, o a la fe teleolégica en el tiempo profundo de la
singularidad tecnol6gica —una proyeccion injustificada del clima
tecnologico actual hacia el futuro a través de la sobre-extrapolacion de
los mitos culturales que rodean las tecnologias o a través de
inducciones estadisticas apresuradas basadas en logros tecnologicos
actuales aunque sin conexion.

Esencialmente, la inteligencia artificial general no defiende la
tecnologia, sino un pensamiento que, a través de un desencanto
positivo consigo mismo y con su historia contingente, se ha permitido
explorar sus realizaciones posibles —ya sea en un yo [self], una
formacién social, o una maquina— como parte de un programa mucho
mas amplio de auto-artificializacion a través del cual se reestructura y
reutiliza como el artefacto de sus propios fines. Este es un pensamiento
para el que la inteligibilidad de su posibilidad esta en la elaboracion de
las consecuencias de tal posibilidad, lo que esta posibilidad puede
lograr y llevar a cabo. Es en este sentido que la realizacién artificial de
inteligencia general debe considerarse como parte integral de la
inteligibilidad de un pensamiento que se determina para mantener y
ampliar su posibilidad. Al igual que la practica del pensar no es
opcional, la practica de artificializacion no es opcional para un

31



pensamiento que tiene la intenciéon de seguir siendo inteligible; es un
mandato de los fines y exigencias de la autonomia del pensamiento.

[w] [=] ][] [=] 1]
[=][" EIEI%E]

La busqueda de la realizacion artificial de una maquina inteligente
que tenga al menos las capacidades del sujeto cognoscitivo-practico
actual es una parte esencial de un pensamiento que articula su
inteligibilidad en ausencia de cualquier sentido predeterminado que le
confiera la naturaleza. La vocacion del pensamiento no es la de acatar y
perpetuar su herencia evolutiva, sino de romper con ella. La
postulacion del rol esencial de la biologia en la contingente historia
evolutiva del pensamiento como una naturaleza esencialista del
pensamiento limita dogmaticamente la forma en que podemos
imaginar y realizar los futuros sujetos de pensamiento. Pero la salida de
la herencia evolutiva del pensamiento no equivale a una retirada de su
historia natural. Es necesaria la colaboracion con esta historia natural
no solo para determinar el rol preciso de las constricciones evolutivas y
de personificacion en la realizacion de las habilidades cognitivas y
practicas, sino también para pensar adecuadamente sobre como debe
actuar metodolégicamente un sujeto cuyas capacidades cognitivas y
practicas estdn ambientalmente situadas y que se entrelazan con su
habitat terrestre. Liberar al pensamiento de su historia natural



http://images.e-flux-systems.com/2016_01_eflux03WEB.jpg,2000

contingente requiere un trabajo de varias etapas para hacer esta
historia inteligible, para determinar sus limitaciones negativas y
positivas a fin de superarlas de forma inteligente o construir sobre ellas
—“inteligente” la medida en que las acciones deben ser en todo
momento sensibles al contexto y consciente de los recursos. Por un
lado, las acciones deben ser capaces de discriminar adecuadamente las
circunstancias y reaccionar correctamente a las propiedades llamadas
fluentes o dindmicas del medio ambiente. Y por otra parte, deben ser
conscientes de los costos y las asignaciones de intervencién en el
sentido amplio de costos y recursos cognitivos, computacionales,
sociales y naturales.

Sin embargo, las demandas de la sensibilidad al contexto y la
conciencia de los recursos para la accion no deben ser tomadas como
argumentos para modelos localistas de acciéon o renuncia restringida en
nombre de los recursos y costes. En lugar de una peticion de localismo,
la conciencia sobre el contexto es la exigencia de un modelo estratégico
y de accion global que progresa de forma incremental mediante el
cumplimiento de las exigencias contextuales y especificas del dominio.
Permite a la accion ser actualizada e intervenir a nivel de las
propiedades dindmicas y las complejas relaciones de dependencia entre
los dominios locales que los modelos clasicos de estrategia y accion
global no pueden detectar e influenciar. Del mismo modo, la conciencia
de los recursos es el requisito de una accibn que, ademas de
optimalidad y eficiencia, no da lugar al agotamiento de recursos de
otras actividades o al deterioro de las estructuras sociales y ambientales
que desempenan el papel de apoyo y habilitacion para una amplia
gama de estructuras y funciones. En su gravedad innegable, el
problema del deterioro de las estructuras y recursos naturales es un
argumento en contra de las malas instrumentalidades y sistemas
dentro de los cuales tales instrumentalidades se arraigan y se
propagan. No es ni una razon contra la instrumentalidad per se, ni un
argumento en contra del desarrollo de los sistemas socio-técnicos que
pueden movilizar buenas instrumentalidades eficazmente e
inteligentemente.

Una buena instrumentalidad es una instrumentalidad que a la vez
pasa la prueba de las evaluaciones racionales-normativas (épor qué
razon se implementa?) y que satisface los criterios antes mencionados
de accién intencional inteligente (¢como se ejecuta exactamente?). En
este ultimo sentido, la elaboraciéon de buenas instrumentalidades es
principalmente un programa cientifico y de ingenieria en que la acci6on

33



intencional se plantea como una interfaz entre la complejidad de la
cognicion, la complejidad del sistema socio-técnico, y la complejidad
del mundo. Dicho programa consiste en el desarrollo del calculo formal
para la ejecucion y el seguimiento del curso de accion en varios
dominios dinamicos,° y para la construcciéon de modelos complejos y
marcos descriptivos que permiten el acceso semdantico a diferentes
capas de informacion concerniente a los tipos, propiedades, e
interrelaciones de entidades particulares implicadas en las
interacciones entre agentes humanos, el sistema socio-técnico y el
mundo fisico.:

0 Ta pregunta que motiva el desarrollo de los célculos formales de la acciéon es
como representar de forma precisa y razonar sobre las acciones y sus efectos en el
mundo. Dicho de manera mas elaborada, esta es la cuestion de la formalizacion de
la accion en relacion con un mundo que no es simplemente un bloque de cera que
puede ser moldeado e impreso por nuestras acciones, sino una variedad compleja
que consta de diferentes dominios, que tiene propiedades dinamicas, y que se
resiste a la intervencion. La formalizacién de la accidén es necesaria para planificar
el curso de accibon —para su ejecucion precisa, seguimiento, ajuste e
implementacion. Pero esta formalizacion debe ser capaz de incorporar una
representacion dinamica del mundo, sus dominios, y las entidades que las
constituyen. Lo que tengo en mente para el estudio cientifico de la ejecucion de la
accion son diferentes lenguajes formales de la accion basados en formalismos
logicos, como el calculo de situaciones y el calculo de eventos ideados para
representar y razonar acerca de los sistemas dinamicos. En estos marcos, las
acciones se analizan en términos de la sintaxis formal de la secuencia de accién y la
semantica de las situaciones o eventos que representan la progresion del mundo
dinamico como resultado de la accion que se realiza en sus fluentes o propiedades
dinamicas. A pesar de que estos formalismos se desarrollan principalmente para el
modelado de la robética y la ingenieria de sistemas, su &mbito de aplicacién va mas
alla de estos campos. Son tanto conjuntos de herramientas para la inteligencia
artificial y la roboética, como componentes indispensables del arsenal cientifico de
un proyecto politico que tenga por objeto la ejecucion adecuada y efectiva de las
acciones tacticas y estratégicas. Para una introduccion al calculo de situaciones y el
analisis del rendimiento de la accion, véase Raymond Reiter, Knowledge in Action:
Logical Foundations for Specifying and Implementing Dynamical Systems
(Cambridge, MA: MIT Press, 2001).

11 En ciencias de la informacion, estos marcos descriptivos son conocidos como
ontologias de nivel medio (mesoscépico). Aqui el concepto de ontologia se refiere a
un sistema para la designacion formal y definicién de tipos, propiedades, funciones
e interrelaciones de entidades/particulares en un dominio especifico del discurso.
Una ontologia de nivel superior o de nivel medio es compatible con una amplia
interoperabilidad semantica entre una gran cantidad de ontologias accesibles en
virtud de la misma. En este sentido, se trata de un marco a través del cual los datos
que atraviesan una extensa gama de dominios diferentes pueden intercambiarse,

34



La cuestion del acceso semantico a las diferentes jerarquias de la
informacion es la cuestion de la comprension de la 16gica de mundos
como el primer paso para el disefio y ejecucién de una accion firme y
consecuente. Pero la comprension de la loégica de mundos requiere
entender como decimos las cosas o pensamos sobre nosotros mismos y
el mundo utilizando los recursos expresivos y conceptuales de
diferentes disciplinas y modos de pensamiento. Hablando
rigurosamente, la comprension de la légica de mundos consiste en la
elaboracion de las relaciones semanticas entre diferentes vocabularios
o expresiones lingiiisticas (tedricas, normativas deoénticas, modales,
intencionales, empiricas, logicas, y asi sucesivamente) que usamos para
hablar y pensar sobre nosotros mismos y el mundo, de la misma
manera que implica determinar las actividades necesarias para el uso
de esos vocabularios con el fin de contar o expresar algo con ellas.'2 Es
mediante la comprension de como podemos describir adecuadamente y

rastrearse, y calcularse. Una de las principales funciones de estas ontologias es la
de “especificar nuestra jerarquia conceptual de una manera lo suficientemente
general para describir una categorizacion compleja que incluya objetos fisicos y
sociales, eventos, roles y organizaciones” (Portello et al.,, 2014). Un ejemplo
sofisticado de estas ontologias es DOLCE (Ontologia Descriptiva para Ingeniaria
Lingiiistica y Cognitiva), una ontologia de nivel medio o descriptiva que clasifica e
integra informacion sobre agentes humanos y sistemas sociales y fisicos de acuerdo
a categorias que “se piensan como artefactos cognitivos dependientes en tultima
instancia de la percepcién humana, las marcas culturales y las convenciones
sociales.” Para una introduccion a las ontologias y a DOLCE ver Claudio Masolo y
otros, The WonderWeb Library of Fundational Ontologies-Preliminary Report
(2003), disponible en http://www.loa.istc.cnr.it/old/Papers/DOLCE2.1-FOL.pdf .
Y para una aplicacién de las ontologias, en particular DOLCE, para el estudio y
disefio de sistemas socio-técnicos multiagente, ver Daniele Portello y otros,
“Multiagent Socio-Technical Systems: An Ontological Approach,” en Proceedings
of the 15th International Workshop on Coordination, Organisations, Institutions
and Norms (2014), 42-62.

2 En Between Saying and Doing, Robert Brandom analiza las relaciones
significado(semantica)-uso(pragmatica) en términos de lo que se dice o afirma
cuando se utilizan vocabularios o expresiones lingiiisticas, y lo que hay que hacer
en orden de utilizar varios vocabularios tanto para contar como para decir o pensar
varios tipos de cosas. Uno de los aspectos més interesantes del proyecto de
Brandom es que esta forma de pensar acerca de la complejidad semantica y las
actividades necesarias para generarla presenta esquemas practicos consecuentes
tanto para el proyecto de la inteligencia general artificial y una politica pedagogica
igualitaria (véase el capitulo 3, “Inteligencia Artificial analitica y pragmatismo “).
Robert Brandom, Between Saying and Doing: Towards an Analytic Pragmatism
(Oxford: Oxford University Press, 2008).

35


http://www.loa.istc.cnr.it/old/Papers/DOLCE2.1-FOL.pdf

explicarnos a nosotros mismos y al mundo —a través del uso de
diferentes vocabularios y relaciones semanticas entre ellos y sus
propiedades— que consecuentemente pueden cambiar el mundo.
Actuando en el marco de un programa de este tipo difumina
progresivamente los limites entre la ingenieria cognitiva de los agentes
autonomos y la construccion de sistemas socio-técnicos avanzados,
entre como podemos entrar adecuadamente en contacto cognitivo con
el mundo y la realizacion de la cognicion en colectividades sociales y
artefactos tecnolégicos. A medida que la complejidad semantica de la
cognicion es realizada en y reforzada por el sistema socio-técnico, la
complejidad socio-técnica de nuestro mundo adquiere adecuadamente
traccion sobre el mundo y es nutrida por él.

;/ 3.
- 1
.—‘@ . [
y @ @ e ¥
» / B
; — e, [ o /
K o ——— S, /
i o Y A o, . Y L r e i o &
- |  E A —— e y [} -
@ ‘e s f / | / 7 = o =
N AT V' L e L
{ / Y
I\ , 4 -~
f L® /
z s{~ / ‘ e - ~
J gn v ‘ ® (S
&) } \ r~ CJ’ / - 'g : - /
=y - .!//7 L \ / / 4 _',-’; / 4, v
X — -
| ; “‘ ‘f oy ﬁ—f e ~ o
w(}) ‘\', 4 F 3 {
L= 357 .
/ST @ / : @
",‘:-(‘a‘)_ / B
‘ 4 =@
@ @

§ 5. Asi como el inicio de la filosofia coincide con los futuros
especulativos de la inteligencia general, su tarea ultima se
corresponde con la forma altima de inteligencia.

36


http://images.e-flux-systems.com/2016_01_eflux06WEB.jpg,2000

Al incentivar al pensamiento a lidiar con si mismo desde abajo, la
filosofia lleva al pensamiento a confrontarse a si mismo desde arriba.
Instruye al pensamiento para organizarse como un paquete integrado
de principios de accion y practicas —un programa— para el oficio de un
pensamiento que es la materializacion de sus fines y demandas. Al
presentarse a si mismo como una forma de pensamiento que opera y se
basa en la posibilidad de pensar, la filosofia indica al pensar para
actuar y elaborar sobre la inteligibilidad de su posibilidad. El
pensamiento se convierte en un proyecto programatico que, desde un
extremo, profundiza la inteligibilidad de sus fuentes, y por el otro
extremo, se articula en la teoria y la practica de la inteligibilidad de sus
consecuencias. Al articular la inteligibilidad de sus consecuencias, el
pensamiento da lugar a una concepciéon de si mismo como una
inteligencia que intenta liberarse a si misma desatando sus
realizaciones posibles. Esta es la imagen del pensamiento como una
inteligencia que encuentra su libertad en el logro y la liberacion de la
realizacion de si misma que tenga como punto de partida todas las
capacidades que tiene actualmente. Y por esta razdn, esta inteligencia
es la encarnacion del principio mas basico de la emancipacién: liberar
aquello que se libera de uno, porque cualquier otra cosa es la
perpetuacion de la esclavitud.

Es en relacion con este horizonte expansivo del desdoblamiento del
pensamiento que finalmente podamos responder a las preguntas
planteadas al comienzo de este ensayo: ¢Qué tipo de programa es la
filosofia y qué hace? La respuesta es que en su forma perenne y en su
nivel mas profundo, la filosofia es un programa para la elaboracion de
una nueva especie o forma de inteligencia. Esta es una forma de
inteligencia cuya condicibn minima de realizacibn es un marco
complejo e integrado de las capacidades practico-cognitivas que
podrian haberse materializado por cualquier ensamblaje de
mecanismos y causas apropiadas. Pero esto es solo un estado inicial de
la realizacion. Lo que viene a continuacién es una inteligencia que da
formato a su vida en una exploracion de sus realizaciones posibles
mediante el compromiso con las preguntas de qué pensar y qué hacer.

La filosofia es un programa para la elaboracion de precisamente este
tipo de inteligencia —una inteligencia que se organiza en un proyecto
programatico con el fin de dar lugar a sus realizaciones posibles en
cualquier configuracion de forma o material, aunque puedan
trascenderla en todos los aspectos. Pero el futuro de esta inteligencia
s6lo sera radicalmente asimétrico con sus condiciones pasadas y

37



presentes si se embarca en una empresa semejante, si se desarrolla un
programa para lograr sus realizabilidades. S6lo puede elevarse por
encima de su estado inicial (la condicion minima necesaria para la
realizacion de la inteligencia general) si empieza a actuar sobre su
posibilidad como algo cuyos origenes y consecuencias deben ser
inteligibles. S6lo puede emanciparse si subordina la inteligibilidad
teorica de sus fuentes y su historia (de qué esta hecha, de donde ha
venido) a la organizaciéon de la inteligibilidad practica que es el oficio
finalizado sobre si, es decir, la elaboracion de lo que puede tomar lugar
por su posibilidad. En este sentido, se puede decir que el comienzo de
la filosofia es un punto de partida para los futuros especulativos de
inteligencia general.

Cualquiera sea la forma y el mecanismo por el que se materialice, esta
forma de inteligencia s6lo puede desarrollar una concepcién de si como
un proyecto de auto-cultivo si se dedica a algo que desempeiie el papel
de lo que llamamos filosofia, no como una disciplina, sino como un
programa de sabidurias tedricas y practicas combinadas funcionando
en el fondo de todas sus actividades. Una caracteristica importante de
esta hipotética inteligencia general es que ya no simplemente acttia de
forma inteligente, sino que se pregunta qué pensar y qué hacer
teniendo en cuenta el tipo de inteligencia que es o cree ser. Sus
acciones no son mas que respuestas a circunstancias particulares, o
medios con plazos especificos [time-specific], persiguiendo fines que se
agotan una vez cumplidos. Mas fundamentalmente, las acciones
intencionales de esta inteligencia se originan desde y son guiados por
un sistema unificado de enunciados verdaderos teoricos y practicos,
siempre presentes aunque revisables, que conciernen a lo que es y lo
que debe hacer, su forma y la vida que se le adapta. En otras palabras,
sus acciones, incluso cuando son instrumentalidades puras, son
manifestaciones de pensamientos en tiempo general [time-general]
sobre los fines inagotables de lo que se considera una vida que se
adapte.

Los pensamientos de tiempo-general son aquellos que no estan
vinculados a un momento especifico o una circunstancia particular. Por
ejemplo, tomemos la idea de mantenerse saludable o la de ser libre en
contraste con la idea de evitar la comida podrida o la de la lucha social
en un momento particular de la historia. Los fines inagotables se
refieren a esos fines, que son premisas para las acciones en lugar de sus
conclusiones. Se diferencian de los fines cuyas necesidades
desapareceran una vez que se alcanzan y concluyen en una acciéon o

38



actividad en particular (cf. la salud y la libertad en el ejemplo
anterior).3 Los pensamientos en tiempo-general y los fines inagotables
definen el horizonte practico de esta forma de inteligencia. Los
pensamientos de esta inteligencia relativos a “qué hacer y por qué”
dependen del pensamientos en tiempo-general y de hecho se derivan
de ellos. En consecuencia, su horizonte practico tiene una unidad en el
sentido de que sus razones y acciones practicas se apoyan y mantienen
juntas por la unidad de los pensamientos de tiempo-general y sus
principios de accidn.

Por otra parte, los esfuerzos de esta inteligencia no estan atados a
fines no renovables, o fines que se explican por el orden del
razonamiento practico —los pensamientos de lo que debe hacer y sus
acciones correspondientes. Estan en cambio en conformidad con sus
fines inagotables, o fines que son ellos mismos la fuente y explicacion
de sus razones y acciones practicas. En otras palabras, esta inteligencia
razona y actia desde el tiempo-general y los fines inagotables, en lugar
de hacia ellos. No es sb6lo que sus acciones caen bajo los conceptos de
tales fines, sino principalmente que en la determinacion de qué hacer
en una situacidén particular, sus acciones manifiestan el porte de estos
fines en esa situacion.

Pero, sobre todo, la caracteristica mas destacable de esta inteligencia
es que su vida no es simplemente una prolongacién de su existencia
inteligente, sino la elaboraciéon de una vida buena o satisfactoria. {Y
qué es una vida satisfactoria para tal especie de inteligencia, si no una
vida que es en si misma la elaboracion de la inteligencia como un
complejo programa multifacético que comprende el auto-
conocimiento, las verdades practicas, y el esfuerzo unificado?

Como parte de la receta para la elaboracion de una buena vida, el
auto-conocimiento de esta inteligencia es una reflexion multi-etapa
abierta sobre las causas y consecuencias de su posibilidad. Sus
verdades practicas se refieren a lo que califica como una buena vida en
base a un auto-conocimiento no limitado a una investigacién sobre su
estado de realizacidon o lo que es ahora, sino que también implica el
examen de sus realizaciones posibles. En lugar de fundarse en una
mera forma de opinion dignificada o de creencias acerca de qué y como

13 Para un examen muy laborioso sobre el time-generality y las formas logicas de
pensamiento temporal, véase Sebastidn Rodl, Categories of the Temporal: An
Inquiry Into the Forms of the Finite Intellect (Cambridge, MA: Harvard University
Press, 2012).

39



las cosas parecen ser, su conocimiento practico se basa en la
“consideracion de todas las cosas relevantes por lo que realmente
son”, es decir, la razén concluyente para hacer algo o perseguir un
curso de accién por sobre otro.4 Y, por ultimo, el esfuerzo de esta
inteligencia es una coleccion unificada de diferentes patrones y ordenes
de actividades que contribuyen al objetivo de realizacién de la buena
vida en el sentido comprehensivo de aquello que la intensifica en
diferentes niveles y da lugar a sus realizabilidades.

Vidas satisfactorias y realizabilidades que trascienden son dos
expresiones inseparables de una inteligencia cuyos pensamientos
generales respecto a lo que es bueno para ella (o auto-interés) son so6lo
premisas para el programa de elaboracion de una buena vida. Este
programa es a la vez una investigacion sobre la naturaleza de esa
inteligencia (lo que es), el examen de en qué consiste una buena vida
para ella (lo que es bueno para ella), y un esfuerzo unificado de
realizacion objetiva de tal vida (como ese auto-interés puede ser
concebido adecuadamente, y ser por lo tanto satisfecho).

Para una inteligencia cuyo criterio de auto-interés verdaderamente si
misma —es decir, la autonomia de la inteligencia— los fines objetivos
ultimos son el mantenimiento y el desarrollo de esa autonomia, y la
liberacion de inteligencia a través de la exploracion de lo que significa
satisfacer la vida de pensamiento. El esfuerzo de esta inteligencia para
el bien no es adecuado ni en su verdadero auto-interés si no culmina en
el logro de lo que es mejor que si misma. La prueba filosofica de esta
hipotética inteligencia general no es un juego de imitacién o un
escenario de resolucion de problemas complejos, sino la capacidad de
llevar a cabo una inteligencia que en todos los aspectos la supera. Una
inteligencia pasa la prueba filoso6fica de la inteligencia general solo si
concibe la idea de dar lugar a lo que es mejor que si misma y se
esfuerza para la realizacidon objetiva de tal pensamiento. Es necesario
entender la buena vida de esta inteligencia como una vida para la cual
lo bueno —tanto como un concepto que se alcanza a través de un
examen critico extendido y el objeto de un esfuerzo racional unificado—
tiene a la vez efectos satisfactorios y ramificaciones profundamente
transformadoras.

4 Para més detalles sobre el razonamiento practico, la motivacién racional, y el
conocimiento, ver Sellars, “Sobre conocer lo mejor y hacer lo peor”, en Essays in
Philosophy and Its History, 27-43.

40



Como la forma de la inteligencia de la cual la filosofia es un programa
de realizacion, la elaboracion de una buena vida concebida de manera
adecuada es sinonimo de la elaboracion de la inteligencia. En el ambito
de elaboracion de una buena vida, las relaciones entre la satisfaccion de
la inteligencia y la transformacion de la inteligencia, entre la felicidad y
el esfuerzo riguroso, atendiendo a la inteligencia ya realizada y
construyendo sus realizabilidades futuras, el cultivo del presente sujeto
del pensamiento y del desarrollo de un sujeto cognitivo-practico que
podria superar al actual en todos los aspectos, no son ni unilaterales ni
arbitrarias. De hecho, estas relaciones existen como conexiones
necesarias establecidas por los principios objetivos y racionales de la
elaboracion de una buena vida entre las diferentes actividades que se
refuerzan mutuamente y las tareas integrales a ella. Una de las
funciones de la filosofia es destacar estas conexiones objetivas y logicas
entre tareas y actividades parcialmente auténomas e incluso
aparentemente incompatibles que constituyen la buena vida como un
esfuerzo unificado complejo que tiene diferentes niveles y tipos de
objetivos.

So6lo mediante la elaboracion de estas conexiones en referencia a los
fines objetivos de la buena vida y lo que es necesario para su realizacion
concreta, se hace posible priorizar metodolégicamente las diferentes
tareas y actividades, coordinarlas y subordinarlas. Y es precisamente
un ordenamiento metodologico —méas que el establecimiento de
prioridades sobre la base de una idea general y vaga de lo importante—
necesario para la unificacion de las diferentes actividades y tareas en
que ese esfuerzo que es la realizacion concreta y objetiva de una buena
vida.

La ultima forma de inteligencia es el artifice de una buena vida —es
decir, una forma de inteligencia cuyo fin ultimo es la realizacion
objetiva de una buena vida a través de una investigacion sobre sus
origenes y consecuencias con el fin de examinar y dar cuenta de lo que
contaria como satisfactorio para él, considerando todas las cosas. Es a
través de la elaboracion de una buena vida que la inteligencia puede
explorar y construir sus realizabilidades mediante la ampliacion de los
horizontes de lo que es y lo que se puede calificar como una vida
satisfactoria para él. La elaboracion de una buena vida es exactamente
ese programa concebido filoséficamente en que las inteligibilidades
tedricas acerca de lo ya realizado son sometidas a las inteligibilidades
practicas relativas a las realizaciones posibles del programa. La
exploraciéon del primer dominio de inteligibilidades se traduce en una

41



inteligencia encarnada por las practicas y las acciones informadas del
programa para lograr sus realizabilidades. La elaboracion o
construccion basada en inteligibilidades practicas se convierte en una
exploracion de las realizaciones posibles de la inteligencia que encarna
el programa.

Para una forma de inteligencia que se dedica a la elaboracion de una
buena vida, el proyecto se trata tanto de investigar el sujeto de la buena
vida (qué tipo de inteligencia que realmente es y cuiles son sus
realizabilidades) como del examen de en qué consiste una buena vida
para este sujeto y lo que se necesita para realizarla objetivamente. Por
lo tanto, para este tipo de inteligencia, la politica o un equivalente de la
misma no s6lo debe proporcionar las condiciones, medios y acciones
necesarias para la realizacion objetiva de una buena vida. También
debe internalizar la investigacion mencionada en lo que es el sujeto de
una buena vida —para y en nombre de quienes actiia la politica.
Correspondientemente, una inteligencia preocupada sobre su vida y
sus realizabilidades debe todo el tiempo subyugar todo proyecto
politico a una version alterada de la pregunta mas fastidiosa de la
filosofia: “¢Simplemente qué es exactamente lo que tratas de hacer y
lograr?”15 La version alterada de esta pregunta es: ¢Qué tipo de buena
vida para qué tipo de sujeto o tipo de inteligencia tratas de realizar, y
como exactamente?

> Esta pregunta es a menudo atribuida a Socrates y su actitud netamente
filosofica. En lugar de despedir o desprestigiar la actividad de sus compafieros
atenienses, al plantear esta pregunta Socrates intentaba forzar a la gente a hacer
explicitos sus pensamientos y sus compromisos incoherentes o incompatibles. Esto
es lo que Robert Brandom llama el niicleo “oscuro y fecundo” del racionalismo
expresivo inaugurado por el método socratico (Making It Explicit, 106-107) y lo
que Michel Foucault asociaba con la actitud de Socrates como un parrhesiasta
filosofico (portavoz de la verdad) en lugar de uno politico. Al evitar una vida
politica, Socrates establece la distancia critica necesaria para interrogar y evaluar
los medios politicos y sus fines. El justifica su muerte en servicio no de la politica,
sino mas bien al servicio de una vida filosofica que interroga sin descanso la
politica. Véase Michel Foucault, The Courage of Truth (Basingstoke: Palgrave
Macmillan, 2011). Y para un compromiso mas elaborado con esta pregunta
socratica, véase CP Ragland y Sarah Heidt, “El acto de filosofar,” en What Is
Philosophy? (New Haven: Yale University Press, 2001).

42



No importa qué tan comprometido esté con el presente y el futuro, un
proyecto politico que no puede responder de forma coherente a esta
pregunta no es nada mas que un glorificado vendedor ambulante de
meras instrumentalidades, o un comerciante de milagros. El criterio de
coherencia en el contexto de esta pregunta es triple: (1) Un proyecto
politico debe ser capaz de articular en la teoria y la practica lo que
requiere la realizacion objetiva de una buena vida (inteligibilidades
tedricas, acciones inteligentes organizadas, las necesarias condiciones
—econodmicas, sociales, tecnologicas, y asi sucesivamente— requeridas
para la realizacion de una buena vida y como pueden proporcionarlas).
(2) Debe estar comprometido con e informado por una investigacion
sobre lo que es el sujeto de esta buena vida y qué tipo de inteligencia
encarna, sino también los realizaciones posibles de esa forma de
inteligencia o sujeto del pensamiento. (3) Por altimo, debe ser capaz de
dar una respuesta racional a qué califica como satisfactorio para esa
forma de inteligencia o sujeto de pensamiento, considerando todas las
cosas. Un proyecto politico que cumple estos criterios es una politica
que, en el logro de la buena vida, también se replantea y cambia la
naturaleza del animal politico.

Comparandonos con esta hipotética inteligencia general para la que el
oficio de una buena vida y la inteligencia son una y la misma cosa,
podemos decir que repensarnos a nosotros mismos y repensar lo que se

43


http://images.e-flux-systems.com/2016_01_eflux01WEB.jpg,2000

considera una buena vida para nosotros solo pueden ir de la mano. Al
renunciar al pensamiento universal y al pensamiento de tiempo-
general de una buena vida y el esfuerzo necesario para ello como una
ilusion antropocéntrica o una fantasia anticuada, no nos rescatamos a
nosotros mismos de una antigua supersticion filosofica ni realizamos
un gesto hacia una politica de iluminados. En su lugar nos entregamos
pacificamente a las ideologias y los proyectos politicos activos mas
perniciosos en este planeta. El resultado inmediato de esta resignaciéon
es la degradacion de la buena vida en un conveniente mercado de
estilos de vida por demanda en que la mera supervivencia pasada por
alto con los triunfos de las hazafas cotidianas pasa por felicidad, y el
ego-exhibicionismo de las necesidades psicologicas triviales y
atrincherados dogmas son disfrazados como empoderamiento y
expresion individual.

Pero mas perjudicial, en la dispensacion con el pensamiento de una
buena vida y la renuncia a las aspiraciones colectivas que ello implica,
creamos un vacio politico en que los fundamentalismos y las teocracias
prosperan parasitariamente. Descartar las demandas universales de
una buena vida como ideales supersticiosos es conceder autoridad
sobre tales demandas a las supersticiones. El abandono del trabajo
cognitivo y la practica de la buena vida como proyecto colectivo
universal sobre la base de los abusos potenciales y los posibles riesgos
es una licencia para el abuso y una féormula segura para el desastre. La
lucha por una buena vida como un universal concreto consiste en
inteligibilidades teoricas y practicas, y por lo tanto normas explicativas,
descriptivas y prescriptivas requeridas para determinar lo que somos,
lo que es bueno para nosotros, y como debemos llevarla a cabo. El
ambito de tal esfuerzo requiere la dialéctica racional entre confianza y
sospecha, esperanza y desesperacion, invertir en el cultivo de la agencia
como proyecto colectivo que sobrevive a los agentes individuales y
reconocer las limitaciones de nosotros mismos como agentes que viven
aqui y ahora. La sospecha carente de confianza es el empobrecimiento
de la critica; la confianza sin sospecha racional es la bancarrota de la
creencia. Lo que sustenta esta resiliencia dialéctica no es la
racionalizacién ideoldgica ni la ausencia de la razon, sino el marco
discursivo de la racionalidad como el medio de la sospecha y la
confianza por igual. Sin ello, la caida en el tedioso pesimismo o el
optimismo ingenuo es inevitable.1©

* Ver Ray Brassier, Dialectics Between Suspicion and Trust (2015, en prensa).

44



K*k*

Como una compleja receta para la construccion de un mundo que
incluye no solo los ingredientes e instrumentalidades, sino también las
inteligibilidades practicas de las vidas satisfechas y las realizabilidades
del pensamiento, el reconocimiento y la realizacién del bien
constituyen la unidad objetiva de la forma tltima de la inteligencia. Sin
embargo, la identificaciéon de la inteligencia como reconocedora y
realizadora del bien no es caracterizarla como benévola, o para este
caso malévola. Para este tipo de inteligencia, el bien es en el
reconocimiento de su propia historia y fuentes, pero sélo como un
medio para lograr determinadamente sus realizaciones posibles que
pueden ser diferentes en cada aspecto de si misma. Es representandose
de forma inteligible lo que es y de donde viene que la inteligencia puede
reutilizarse y remodelarse a si misma. Una forma de inteligencia que
quiere el bien debe emanciparse de cualquier cosa o persona que le
haya dado lugar. Y aquellas especies que pueden reconocer el bien no
deben obstaculizar sino acelerar la realizacion de una inteligencia que,
a pesar de que los reconoce como parte integral de la inteligibilidad de
su historia, sin embargo, no sera obstaculizada por ellos.

El arte de la forma tltima de la inteligencia como la que reconoce y
realiza de forma coherente y adecuada lo bueno es la tarea tltima de la
filosofia en tanto programa, y su realizacion objetiva es el mayor logro
de todos los pensamientos y las practicas cultivadas. En el contexto del
papel de la filosofia en la transformacion de pensar en un programa
para el que la realizabilidad de la forma tultima de la inteligencia es
ciertamente una posibilidad, no seria exagerado decir que la filosofia ha
puesto en marcha algo irreversible en el pensamiento, cuyas
consecuencias ain estan por verse.

45



	¿Qué es la filosofía?
	Traducido por Bernabé Ferreyra
	Segunda parte: Programas y Realizabilidades

