
1 

 

¿Qué es la filosofía? 

Reza Negarestani 

 

Primera parte publicada en e-flux Journal # 67 – Noviembre de 2015; 
http://www.e-flux.com/journal/67/60702/what-is-philosophy-part-one-axioms-
and-programs/ y segunda parte publicada en e-flux Journal # 69 – Enero de 2016; 
http://www.e-flux.com/journal/69/60608/what-is-philosophy-part-two-
programs-and-realizabilities/ (© 2016-7 e-flux y el autor) 

 

Reza Negarestani es filósofo. Ha contribuido extensivamente a revistas, 
antologías y conferencias en numerosas universidades e institutos internacionales. 
Su proyecto filosófico actual se centra en el universalismo racionalista a partir de la 
evolución del sistema moderno del conocimiento y avanzando hacia las filosofías 
contemporáneas del racionalismo, sus procedimientos, así como sus demandas de 
formas especiales de conducta humana. 

Imágenes: “The Study of Hidden Symmetries in Raphael’s The School of Athens,” 
por Guerino Mazzola, Detlef Krömker, y Georg Rainer Hofmann, Rasterbild — 
Bildraster. 

Traducido por Bernabé Ferreyra 

 

  



2 

 

Primera parte: Axiomas y Programas 

 

La tesis central de este texto es que la filosofía es, en su nivel más 
profundo, un programa –una colección de principios de acción y 
prácticas-u-operaciones que implican realizabilidades,1 es decir, lo que 
puede ser provocado por una categoría específica de propiedades o 
formas. Y que para definir adecuadamente la filosofía y para resaltar su 
importancia, debemos abordar la filosofía examinando primero su 
naturaleza programática. Esto significa que en lugar de comenzar la 
investigación sobre la naturaleza de la filosofía con la pregunta “¿qué es 
lo que la filosofía trata de decir, lo que significa realmente? ¿Cuál es su 
aplicación? ¿Tiene alguna relevancia?,” deberíamos preguntarnos 
“¿qué tipo de programa es la filosofía, cómo funciona, cuáles son sus 
efectos operativos, qué realizabilidades elabora y a qué formas son 
específicas, y finalmente, en tanto programa, qué tipos de 
experimentación implica?” 

A pesar de que los problemas corolarios de la filosofía como disciplina 
especializada (el tenor de sus discursos, su tracción más allá de su 
propio dominio, sus aplicaciones y las importaciones de referencia) no 
pueden de ninguna manera ser ignorados, son sin embargo problemas 
que, como se argumentará, sólo pueden ser abordados suficientemente 
en el contexto de la filosofía como una empresa cognitiva más 
profunda. El objetivo principal de este programa cognitivo es instar 
metódicamente al pensamiento a identificar y llevar a cabo las 
realizabilidades ofrecidas por sus propiedades (inteligibilidades 
teóricas y prácticas relacionadas con el pensamiento como tal), para 
explorar lo que puede resultar del pensamiento y lo que el pensamiento 
pueda llegar a ser. 

 

                                                             

1
 N. de T.: se optó por traducir “realizabilities” por “realizabilidades” y “posible 

realizabilities” por “realizaciones posibles”. 



3 

 

 
§ 1. Tradicionalmente, la filosofía es un programa ascético 

para el oficio de la inteligencia (general). 

 

Ascético en la medida en que la filosofía implica el ejercicio de una 
reflexión abierta, disciplinada y de varias etapas sobre la condición de 
posibilidad de sí misma como una forma de pensamiento que 
transforma el pensar en un programa. La verdadera importancia de 
esta definición reside precisamente en lo que un programa consiste. En 
consecuencia, con el fin de dilucidar el significado de la filosofía tanto 
como disciplina programática y como forma de pensamiento que 
transforma el pensar en un proyecto programático, en primer lugar 
debemos elaborar lo que entendemos por “programa” en su sentido 
más genérico. Para ello, la noción de programa –en el sentido de 
principios de acción y prácticas-u-operaciones que dan lugar a algo, 
debe definirse con parsimonia en términos de su armadura formal, 
desnuda, despojada de aquellas características genéricas aunque 
necesarias que subyacen a cualquier tipo de programa, 
independientemente de sus aplicaciones o sus objetivos. Estas son: la 
selección de un conjunto de axiomas, y la elaboración de lo que se sigue 
de esta opción si los axiomas fueran tratados no como postulados 

http://images.e-flux-systems.com/2015_11_01-WEB.jpg,2000


4 

 

inmutables sino como módulos abstractos que pueden actuar sobre 
otros. 

Un programa es la encarnación de las inter-acciones entre su 
conjunto de axiomas que reflejan una serie de comportamientos 
dinámicos con su propia complejidad y distintas propiedades. Más 
específicamente, se puede decir que los programas son construcciones 
que extraen contenido operativo de sus axiomas y que desarrollan 
diferentes posibilidades de realización (lo que puede llevarse a cabo) de 
este contenido operativo. Y, respectivamente, los axiomas son objetos 
abstractos operativos o realizadores que encapsulan información con 
respecto a sus propiedades o categorías específicas. En este sentido, los 
programas elaboran realizabilidades (lo que posiblemente se puede 
realizar o suscitar) a partir de un conjunto de realizadores abstractos 
elementales (aquello que tiene información operativa relativa a la 
realización de una categoría específica de propiedades y 
comportamientos) en configuraciones más complejas. 

En el marco programático, la elección de los axiomas no limita al 
programa a los términos explícitos de los axiomas. Más bien, 
compromete al programa a sus propiedades y operaciones subyacentes 
propias de su clase de complejidad. Para decirlo de otra manera, un 
programa construye realizaciones posibles de las propiedades 
subyacentes de sus axiomas, no se limita esencialmente a sus términos. 
Un ejemplo convenientemente intuitivo aunque impreciso y 
rudimentario de esto sería: 

1. a es un E 

En un estilo platónico esto puede traducirse como: “Si la forma (E) 
que Sócrates expone parcialmente define quién es Sócrates (a)”, o de 
una manera más directa, “si Sócrates es una forma-de-vida racional.” 

2. a hace x = F (para función o actividad) 

“Entonces Sócrates hace algo que muestra las propiedades 
particulares de ese reino de la forma”, o “entonces Sócrates hace x 
como una forma-de-vida racional.” 



5 

 

 
Como una forma-de-vida racional, Sócrates es un patrón de 

uniformidad particular a través del cual los patrones o propiedades 
específicas del reino de las formas pueden realizarse en el orden 
temporal. F, o lo que Sócrates hace en tanto forma-de-vida racional, es 
una realización parcial de estas formas como una práctica u operación 
inteligible. En otras palabras, F es una práctica cuyo contenido 
operativo se puede rastrearse, cambiarse, y combinarse con otras 
prácticas para construir realizabilidades más complejas específicas del 
reino de las formas que Sócrates encarna parcialmente. En este 
ejemplo, 1 y 2 representan el axioma y su información operativa básica 
que puede ser abreviada como “este a es F de la forma-E” (que se 
traduce más o menos como “Las acciones de Sócrates reflejan la forma 
a la que él pertenece,” o “Sócrates es lo que hace como forma-de-vida 
racional”). 

Esto significa que “si a tiene la forma E, entonces hace x” y “la función 
o actividad F tipifica la forma-E.” Aquí, se ha utilizado el concepto 
platónico de forma en lugar de una categoría de propiedades 
subyacentes. Ahora bien, esto puede ser más compacto, “la forma E, 
por lo menos, hace x.” Entonces, el programa elabora las posibles 
realizaciones de la forma E. Como mínimo, el programa puede hacer o 
llevar a cabo x (el contenido operativo sin procesar del axioma). O 
mediante la introducción de más axiomas y siguiendo diferentes 
estrategias (o esquemas de acción) por el cual los contenidos operativos 
de los axiomas pueden ponerse en juego el uno al otro, el programa 

http://images.e-flux-systems.com/2015_11_02-WEB.jpg,2000


6 

 

puede construir otras actividades relacionadas con E. Siguiendo el 
ejemplo anterior, esto se puede expresar como: 

A-1: Cuando está en S1 (un estado de cosas particular que le da un 
contexto a lo que hace Sócrates), Sócrates hace x (x tipifica una 
conducta relacionada con las propiedades generales de la forma-de-
vida racional). 

A-2: Cuando está en S2, Confucio hace y (y tipifica otro 
comportamiento que refleja las propiedades generales de la forma-de-
vida racional). 

Programa: diversos esquemas de interacción o intercontenido 
[intercontent] operativo entre acción-x y acción-y como tipificando una 
forma-de-vida racional. Dependiendo de cómo las interacciones o el 
intercambio operativo entre los axiomas se llevan a cabo y son 
regulados (sincrónicos o asincrónicos), qué estrategias o 
comportamientos siguen, si las interacciones elementales son 
indeterministas o deterministas y así sucesivamente, el programa 
puede tanto extraer las características específicas de la forma-de-vida 
racional (aquello en que consiste realmente una forma-de-vida 
racional) y llevar a cabo sus posibles realizaciones (lo que una forma-
de-vida racional puede hacer). Estas realizabilidades son Fs 
construidas que no están supuestas esencialmente por los términos 
explícitos de los axiomas. 

Al conectar los axiomas y sus contenidos operativos en conjunto, el 
programa también se une a sus respectivos estados de cosas (S). El 
sistema de un axioma (la información con respecto a lo que hace y el 
estado o la situación en la que esta actividad o comportamiento se lleva 
a cabo) se convierte en el medio ambiente de otro axioma y viceversa. 
En este sentido, el intercambio entre axiomas puede ser visto como una 
comunicación permanente entre los agentes abstractos que adquieren 
nuevas capacidades o habilidades a medida que responden a la otra, de 
una manera que es similar a cómo evolucionan dinámicamente los 
sistemas multi-agente. Un programa, por esta razón, no es un conjunto 
disperso de axiomas sobre los que se aplican principios o instrucciones 
estáticas. Las posibles composiciones de axiomas –o de cómo los 
axiomas pueden engancharse e interactuar– son desplegamientos de 
procesos a través de los cuales el programa puede extraer detalles 
adicionales de las propiedades subyacentes y utilizarlos para buscar y 
construir realizaciones posibles. 



7 

 

En el marco programático, los axiomas ya no son elementos sagrados 
del sistema eternamente anclado en algún fundamento absoluto, sino 
procesos actuantes que se pueden actualizar, reparar, terminar, o 
componer en actos compuestos a través de la interacción. Estos actos 
compuestos exhiben comportamientos dinámicos complejos que no se 
podrían generar si los axiomas fueran tomados de forma aislada o 
tratados como principios fundamentales fijos. En este sentido, un 
programa ejecuta los efectos globales de la confrontación entre 
axiomas como actos elementales, es decir, la interacción. Estos efectos 
globales son realizaciones posibles del programa, o aquello que puede 
ser provocado. 

Nuevas características y realizaciones posibles pueden ser 
descubiertas mediante la experimentación de la arquitectura operativa 
del programa. La experimentación en un programa implica tanto una 
relajación controlada de las restricciones existentes sobre cómo los 
axiomas se enganchan, cómo se intercambian sus contenidos 
operativos, así como la adición de nuevas restricciones. Es a través de 
esta forma de manipulación que se amplía la gama de realizabilidades 
específicas de una categoría de propiedades. Por ejemplo, la relajación 
o adición de restricciones pueden dar lugar a diferentes modos de 
composicionalidad (cómo axiomas y su contenido operativo puede 
empalmarse). Se puede suspender la llamada inocencia de los axiomas 
en que cada vez que los axiomas son convocados ellos se comportan de 
manera diferente y resultan en diferentes ramificaciones. En los niveles 
más altos de experimentación, nuevos axiomas con diferentes 
propiedades pueden introducirse para desarrollar conjuntos más 
amplios de operaciones. Y las operaciones que tipifican a otras 
propiedades se pueden fusionar con operaciones existentes para 
construir realizabilidades más complejas. 

El significado del programa no está implicado en sus axiomas –
aquello a lo que se refieren o lo que denotan– sino en cómo y bajo qué 
condiciones interactúan. La pregunta correcta para hacer frente a un 
programa no es “¿qué representan estos axiomas? ¿Qué significa este 
programa?,” sino “¿qué es este programa? ¿Cómo actúa? ¿Cuáles son 
sus posibles efectos operacionales?” 

En resumen, lo que articula un programa son los destinos 
operacionales de las propiedades subyacentes de sus axiomas qua 
procesos de acción. El significado de un programa es un corolario de 
sus operaciones, los contextos y sentidos de sus actos y funciones. En 



8 

 

lugar de estar fijos en alguna semántica preestablecida de utilidad o de 
referencia metafísica, este significado no sólo es paradigmáticamente 
accional sino también unido a las posibilidades operativas del 
programa en sí, es decir, sus realizaciones posibles. 

Así es precisamente cómo se aborda la filosofía aquí. Más que 
partiendo de corolarios (la importación de su discurso como una 
disciplina especializada, lo que se discute, y así sucesivamente), la 
filosofía se plantea como un tipo especial de programa cuyo significado 
depende de lo que hace y cómo lo hace, sus destinos operacionales y 
posibles realizaciones. En la primera parte de este texto (‘Axiomas y 
Programas’), lo que se discutirá es el alcance global de la filosofía como 
un programa que está profundamente entrelazado con la arquitectura 
funcional de lo que llamamos pensamiento. En la segunda parte 
(‘Programas y Realizaciones posibles’), las realizabilidades de este 
programa serán elaboradas en términos de la construcción de una 
forma de inteligencia que representa la vocación última del 
pensamiento. 

  



9 

 

 
 

§ 2. La filosofía es un programa cuyos axiomas primarios 
son aquellos que se refieren a la posibilidad del pensamiento 
como tal. Su tarea básica es la de elaborar el contenido 
operativo detrás de dicha posibilidad en términos de lo que 
puede hacerse con el pensamiento, o más ampliamente, lo 
que el pensamiento puede descubrir por sí mismo. Si “el 
pensamiento es o fuera posible en absoluto”, entonces ¿cuál 
serían las ramificaciones de tal posibilidad? 

 

La importancia de la filosofía en esta sencilla pero muy consecuente 
trivia es que utiliza la posibilidad del pensamiento como premisa, como 
un axioma sobre el que se puede actuar de manera sistemática. De este 
modo, se compromete a la elaboración de lo que viene después de la 
premisa, es decir, lo que se puede realizar desde el pensamiento y lo 
que el pensamiento puede hacer, o más exactamente, la posibilidad de 
establecer un pensamiento en el desarrollo de sus propias realizaciones 
funcionales. 

La elección del axioma es una iniciativa programática para la razón 
por la que se abre la perspectiva de la construcción de diferentes 

http://images.e-flux-systems.com/2015_11_03-WEB.jpg,2000


10 

 

realizaciones de las propiedades que representan los axiomas. En lugar 
de ser simplemente una suposición neutra –o, peor aún, un dogma 
atrincherado–, la axiomatización de la filosofía de la posibilidad del 
pensamiento es el primer paso importante hacia la programación del 
pensamiento como tal. 

Una vez que la posibilidad de pensamiento se adopta como un axioma 
explícito (como aquello sobre lo que se debe actuar), el pensamiento se 
convierte en una cuestión de extraer y ampliar el contenido operativo 
implícito a la posibilidad del pensamiento qua axioma. El foco de las 
actividades operativas del pensamiento –los actos de pensamiento– se 
vuelve hacia la elaboración de los contenidos de la posibilidad de 
pensar, en el sentido de articular lo que se puede hacer con esta 
posibilidad (las posibilidades operativas del programa) y aquello en 
que el pensamiento puede convertirse actuando sobre su posibilidad 
misma (las realizaciones posibles del programa). En otras palabras, la 
filosofía programa al pensamiento para actuar de forma sistemática 
sobre sí mismo, para darse cuenta de sus propios fines y exigencias, y 
tener como su principal vocación una reflexión disciplinada y 
persistente sobre las expectativas de sus realizabilidades. El 
pensamiento ya no es meramente ejercido como una práctica no-
opcional, sino como una empresa práctica. 

Aquí es donde “la filosofía como un programa” se solapa con “la 
filosofía como una forma de pensamiento que transforma el pensar en 
un programa.” Al usar los recursos del pensamiento para determinar el 
alcance de las realizabilidades de pensamiento, la filosofía se convierte 
en el programa de pensamiento para explorar y provocar sus propias 
realizaciones. Dicho de otra manera, la afirmación tácita de la filosofía 
de que “el pensamiento es programable” es reutilizada por el 
pensamiento como su tarea normativa principal: “el pensamiento debe 
ser programado” Es a través de esta tarea normativa de que el 
pensamiento postula explícitamente sus propios fines y aumenta las 
expectativas para lo que puede hacer. La filosofía, en este sentido, es 
más que ser simplemente un modo de pensamiento entre otros. Es la 
propia prótesis práctico-cognitiva del pensamiento para el desarrollo y 
aumento del impulso para la auto-determinación y realización. Un 
pensamiento que tiene un impulso de auto-realización es un 
pensamiento que antes que nada asegura sus propios fines. Sin 
embargo, para asegurar sus fines, el pensamiento tiene que emitir y dar 
prioridad a sus propias exigencias. 



11 

 

Estas demandas, ante todo, tienen que ver con arrebatar el 
pensamiento de las influencias heterónomas, que se asocian a una 
autoridad superior, con las condiciones contingentes de su 
configuración original, o con las causas finales o materiales. Sin 
embargo, como estas demandas evolucionan, su foco se desplaza desde 
una resistencia contra el dominio de la heteronomía, hacia una 
articulación activa de las consecuencias provocadas por la autonomía. 
Cambian de las exigencias de un pensamiento realizado a las demandas 
de un pensamiento para el que lo que ya está realizado –es decir, su 
estado actual o instanciación presente– no es en sí misma una 
expresión suficiente de autonomía. Este es un pensamiento que hace 
explícita su autonomía mediante la identificación y la construcción de 
sus realizaciones posibles. Sus demandas se centran en las expectativas 
de realización del pensamiento por diferentes realizadores materiales 
(que no debe confundirse con los realizadores abstractos o axiomas del 
programa). En otras palabras, estas demandas giran en torno a la 
posibilidad de reconstituir el pensamiento fuera tanto de lo que lo 
constituye actualmente y de cómo está constituido. Esas son las 
demandas para recuperar e investigar la posibilidad de pensamiento, 
pero ya no en términos limitativos establecidos por sus realizadores 
nativos (o constituyentes) o en sus instanciaciones presentes. 

En consecuencia, esta reprogramación no se limita sólo a los 
realizadores materiales o componentes constitutivos y mecanismos que 
están directamente en desacuerdo con la autonomía del pensamiento. 
También incluye aquellos rasgos constitutivos internos que restringen 
el alcance de las realizabilidades del pensamiento o posibles 
construcciones. No importa si estos realizadores son parte de la 
evolución biológica o de la constitución sociocultural del pensamiento. 
Mientras ejerzan influencias heterónomas sobre el estado y funciones 
del pensamiento realizadas actualmente, o restrinjan las expectativas 
futuras de autonomía del pensamiento (el alcance de sus realizaciones 
posibles), estos son blancos potenciales de una extensa 
reprogramación. 

 



12 

 

 
A fines del pensamiento de mantener su autonomía –en el sentido de 

ser capaz de instituir y adjudicar sus propios fines– se debe ajustar o 
reemplazar esas condiciones y componentes que inciden en su estado y 
funciones actuales. Pero para que el pensamiento sea capaz de elaborar 
y seguir las consecuencias de la autonomía de sus fines, para hacer 
inteligibles las ramificaciones de su posibilidad, deberá liberarse de los 
términos y condiciones que la confinan a un estado particular de 
realización. Este movimiento sistemático hacia la separación la 
posibilidad de pensamiento de las circunscripciones de un estado 
singular de realización es el inicio de una investigación práctico-
cognitiva sobre las realizaciones posibles del pensamiento. Y es 
precisamente investigando y construyendo realizaciones posibles de 
pensamiento que las consecuencias de la autonomía del pensar y las 
ramificaciones de sus posibilidades pueden ser verdaderamente 
inteligibles. 

En este sentido, la investigación sobre las posibles realizaciones del 
pensamiento es sinónimo de una investigación sobre los efectos del 
pensamiento que no se dan de antemano ni se agotan con su 
instanciación presente. De hecho, la indagación sobre el significado y 
los propósitos del pensamiento sólo puede comenzar radicalmente a 
través de un profundo proyecto teórico y práctico dirigido a la 

http://images.e-flux-systems.com/2015_11_04-WEB.jpg,2000


13 

 

reconstitución de la posibilidad del pensamiento fuera de su 
constitución contingentemente situada y su estado realizado 
actualmente. La determinación de lo que es el pensamiento, de lo que 
son sus efectos, y de lo que puede hacer, entonces se convierte en una 
cuestión de exploración y construcción de diferentes realizabilidades de 
pensamiento fuera de su hábitat natural. 

La programación del pensamiento para instituir sus fines autónomos 
conduce a una fase en la que el pensamiento se ve obligado –a través 
del imperativo de sus fines– a definir e investigar sus efectos mediante 
la refundición de su estado actual de realización. Esta fase marca una 
nueva coyuntura en el desarrollo de la autonomía del pensamiento por 
la razón de que implica la desvinculación de las realizabilidades y de los 
propósitos del pensamiento. En esta medida, la empresa organizada 
hacia la realización funcional de pensamiento fuera de su tierra natal y 
su formato designado es en todos los sentidos un programa de des-
contención del pensamiento. Por lo tanto, es un esfuerzo netamente 
filosófico en el que normativamente promulga una apuesta filosófica 
perdurable, “el pensamiento no puede ser contenido”: el pensamiento 
no debe ser contenido. 

Lo que fue iniciado por el axioma aparentemente inocente de la 
filosofía es ahora un programa que dirige el pensamiento a investigar 
teórica y prácticamente en sus futuros –entendidos como las 
expectativas de realizabilidad que son asimétricas con su pasado y su 
presente. La idea central de este programa es que el alcance de sus 
operaciones y manipulaciones constructivas abarcan tanto al realizador 
y a lo realizado, el constituyente y el constituido, aquello de lo que el 
pensamiento está hecho y lo que el pensamiento es manifiestamente. 
Como la máxima expresión de las demandas de pensamiento, este 
programa de transformación es exactamente la destilación de los 
perennes interrogantes de la filosofía –qué pensar y qué hacer– 
propulsado hacia adelante por una fuerza aún en gran medida no-
aprehendidas llamada compulsión crónica de la filosofía de pensar. 

 



14 

 

 
 

§ 3. Reformateando el pensamiento desde un subproducto 
de organizaciones materiales y sociales hacia una empresa 
normativa programática que indaga con rigor en sus 
posibilidades operativas y constructivas, la filosofía presenta 
una visión de lo artificial en la práctica del pensamiento. En 
lugar de un pensamiento que simplemente está 
acostumbrado a la utilización de artefactos y tiene un 
concepto de la artificialidad, este es un pensamiento que es 
en sí mismo una práctica de artificialización. 

 

El concepto de lo artificial significa la idea de oficio como una receta 
para hacer algo cuyos propósitos no están entrañados o dados en sus 
ingredientes materiales a pesar de que pueden ser obtenidos por sus 
propiedades. Estos propósitos deben entenderse no solamente en 
términos de propósitos (externos) en los que se utiliza el producto del 
oficio (el artefacto), sino también como funcionalidades potenciales 
relacionadas con realizaciones posibles del propio artefacto, 
independientemente de su uso o propósito del consumo. A este 
respecto, lo artificial expresa la interacción compleja y en evolución 
entre la funcionalidad externa (el contexto de uso como propósito 
externo del oficio) y las realizaciones posibles del propio artefacto. Esta 

http://images.e-flux-systems.com/2015_11_05-WEB.jpg,2000


15 

 

interacción puede verse como un proceso de aprovechamiento que 
acopla la función en tanto uso del artefacto con la función en tanto 
instanciación de realizaciones posibles del artefacto. Mediante el 
acoplamiento de estas dos categorías de función, el proceso de 
artificialización produce o segura nuevas funcionalidades y propósitos 
a partir de las restricciones positivas que se establecen entre el uso y las 
realizabilidades del artefacto. 

El rol de un artefacto en el razonamiento práctico es inherentemente 
bifronte en la medida en que está determinado al mismo tiempo por el 
propósito establecido y las realizabilidades del propio artefacto. La 
estructura del razonamiento práctico sobre los artefactos (como en “el 
artefacto a es un medio para lograr el resultado c, por lo que debería 
usar a cuando me encuentre en la situación s como un medio para 
lograr c”) se ve afectada por esta interacción entre usos y 
realizabilidades. Si tomamos el propósito de un artefacto (el contexto 
establecido de uso) como premisas para lograr un determinado 
resultado, las realizabilidades de los artefactos pueden ser pensadas 
como la adición de nuevos axiomas con nuevos términos que debilitan 
la idempotencia y monotonicidad de la implicación en un 
razonamiento práctico. Los diferentes casos de aplicación de un 
artefacto dado pueden dar lugar a diferentes consecuencias o fines 
(debilitamiento de la idempotencia), y la adición de nuevos supuestos 
concernientes al uso de un artefacto puede cambiar el fin para el cual el 
artefacto es un medio (debilitamiento de la monotonicidad).2 

                                                             

2
 Idempotencia y monotonicidad de implicación son las reglas de inferencia que 

operan directamente sobre los juicios o las relaciones entre antecedentes y 
consecuentes. La idempotencia de implicación expresa que las mismas 
consecuencias se pueden derivar de muchos casos de una hipótesis tanto como de 
solo uno (“A, B, B ⊢ C” puede contraerse a “A, B ⊢C” dejando intacta la 
consecuencia implicada C). La monotonicidad de vinculación, por otro lado, 
significa que las hipótesis de cualquier hecho derivado puede ser arbitrariamente 
extendida con supuestos adicionales (“A⊢ C” puede ser asumido como “A, d ⊢C”, 
donde d es la hipótesis adicional y C es la consecuencia sin cambios). Aquí, el 
símbolo ⊢ denota implicación. Los antecedentes están del lado izquierdo del 
símbolo, y los consecuentes del lado derecho. La idempotencia de implicación 
implica la disponibilidad de los antecedentes como recursos libres (en el contexto 
del razonamiento a través de artefactos, diferentes instancias de la aplicación o el 
uso de un artefacto determinado no cambiará el resultado). Y la monotonicidad de 
vinculación implica independencia del razonamiento respecto al contexto (extender 
el rol de un artefacto o la adición de nuevas hipótesis acerca de su uso en el logro de 
unos fines no altera el resultado). 



16 

 

La artificialización puede, por lo tanto, ser definida como un proceso 
orientado a la reutilización funcional y exhibiendo un comportamiento 
enormemente no-inercial y no-monotónico con respecto a las 
consecuencias o los fines. Esta reutilización puede manifestarse como 
el aumento de la realización existente del artefacto, la extracción y el 
trasplante de alguna función existente o propiedad sobresaliente en un 
contexto de uso y funcionamiento diferente o completamente nuevo, la 
readaptación de un uso existente a una instanciación diferente de las 
realizabilidades de un artefacto, y en su forma más radical, la 
construcción de esos nuevos usos y realizaciones mediante la 
participación en un oficio que implique a la vez un nuevo modo de 
abstracción y un orden más profundo de inteligibilidades (de 
materiales y prácticas). 

Si lo que subraya el concepto de artificialización es la adaptación 
constructiva a diferentes propósitos y realizabilidades, entonces en la 
realización de sus propios fines y al adaptar su realización a la creciente 
demanda de tales fines, el pensamiento se convierte en un proceso 
artificialización radical. En su esencia, un pensamiento amplificado por 
la filosofía para indagar sistemáticamente en las ramificaciones de su 
posibilidad –explorar sus realizabilidades y propósitos– se cree que en 
el sentido más fundamental es un programa de artificialización 
rigurosa. Este pensamiento es a la vez dedicado a concebir y adaptarse 
a los nuevos extremos, y comprometerse a un programa de auto-
artificialización concreta. Para un pensamiento que tiene sus propios 
fines y exigencias, la auto-artificialización es una expresión de su 
compromiso con la exploración de sus posibles realizaciones, para 
reclamar su posibilidad frente a términos limitativos y heterónomos 
impuestos por sus realizadores naturales y hábitat nativo. En otras 
palabras, es una expresión de su compromiso con la autonomía o el 
dominio de sus fines. 

Sin embargo, para que el pensamiento pueda examinar sus posibles 
realizaciones, debe establecer en primer lugar su susceptibilidad 
inherente al proceso de artificialización. El primer paso es mostrar que 
el pensamiento no es una cosa inefable, sino una actividad o una 
función, especial pero no sobrenatural, y que puede ser programado, 
reutilizado, y convertido en una empresa para el diseño de la agencia, 
en el sentido de que cada paso en la búsqueda de esta empresa tendrá 
consecuencias de largo alcance para la estructura de este agente. 



17 

 

Esto es lo que se ejemplifica en su forma más resuelta en las primeras 
prácticas de la filosofía, en particular las propuestas de los Cínicos, los 
Estoicos y Confucio con respecto a los aspectos programáticos del 
pensamiento: entender el pensamiento a sí mismo como una función 
administrativa, no aislar el pensar del vivir sino tratar la vida como una 
obra del pensar, en lugar de la eliminación de las emociones y los 
afectos, darles estructura al alinearlos con los fines del pensamiento, y 
demostrar en cada paso de la vida las posibilidades del pensar como 
aquello que confiere un propósito y como actividad reutilizable. 
Sucintamente, la tesis común que subyace a estas prácticas filosóficas 
programáticas es que al tratar al pensamiento como el artefacto de sus 
propios fines, uno se convierte en el artefacto de las realizabilidades 
artificiales del pensamiento.3 

Este es uno de los más potentes de los logros de la filosofía: 
formulando el concepto de una buena vida en términos de una 
posibilidad práctica ofrecida por la manipulabilidad artificial del 
pensar como actividad construible y reutilizable, se establece un 
vínculo entre la posibilidad de realizar el pensamiento en el artefacto y 
la búsqueda del bien. La idea de la realización del pensar en los 
artefactos se puede presentar como una expresión de la demanda de 
pensamiento para expandir sus realizabilidades. Y por lo tanto, se 
puede enmarcar en el contexto de la elaboración de una vida que 
satisfaga a un pensamiento que exige el desarrollo de sus realizaciones 
posibles en cualquier forma o configuración posible –es decir, un 
pensamiento cuya inteligibilidad genuina está en la exploración de lo 
que puede ser y lo que puede hacer. 

El oficio de una forma-de-vida inteligente que tiene por lo menos 
todas las capacidades del sujeto actual del pensamiento es una 
extensión del oficio de una buena vida como una vida que satisface al 
sujeto de un pensamiento que ha ampliado su indagación sobre la 
inteligibilidad de las causas y consecuencias de su realización. Dicho de 
otra manera, es el diseño de una forma de vida adecuada y satisfactoria 
a las exigencias de un pensamiento que no sólo tiene el conocimiento 
teórico de su instanciación actual (la inteligibilidad de sus fuentes), 

                                                             

3
 Para introducirse a las filosofías del cinísmo, el estoicismo y el confucianismo 

antiguo, consultar: Cynics de William Desmond (Stocksfield: Acumen, 2006); The 
Art of Living: The Stoics on the Nature and Function of Philosophy, de John 
Sellars (Bristol: Bristol Classical Press, 2009) y Confucian Moral Self Cultivation, 
de Philip J. Ivanhoe (Indianapolis: Hackett Publishing Company, 2000). 



18 

 

sino también el conocimiento práctico de lograr sus posibles 
realizaciones (la inteligibilidad de las prácticas que pueden desplegar 
sus consecuencias). 

La segunda etapa en la demostración de que el pensar en tanto 
actividad puede de hecho ser artificializado implica el análisis de la 
naturaleza de esta actividad. Este análisis puede ser entendido como 
una investigación sobre las fuentes u orígenes de la posibilidad de 
pensar (los diferentes tipos de condiciones necesarias para su 
realización). Sin esta investigación, la elaboración y el desarrollo de las 
consecuencias del pensar, sus posibles realizaciones, no puede ganar 
impulso. 

Si el pensamiento es una actividad, entonces ¿cuál es la lógica interna 
o estructura de esta actividad? ¿Cómo se ejerce? ¿Qué quiere realizar? 
¿Puede ser analizado en otras actividades más rudimentarias? ¿Y 
cuáles son los mecanismos que apoyan estas actividades precursoras? 
De esta manera, la investigación motivada filosóficamente sobre la 
inteligibilidad de pensamiento prepara el terreno para un análisis más 
amplio de la naturaleza de la actividad manifiesta que llamamos 
pensamiento. 

El pensar se examina tanto en términos de sus patrones de 
uniformidad internos y especiales y en términos de los patrones 
subyacentes y más generales en que estas especificidades se realizan 
materialmente. En otras palabras, el análisis de pensar como actividad 
abarca dos dimensiones del pensar como una función: función en tanto 
patrón de uniformidad interna de pensamiento, o reglas que componen 
el rendimiento de la actividad como tal; y función en tanto mecanismos 
en que estas reglas o patrones internos de uniformidad –es decir, el 
primer sentido de función– se materializan. 

En consecuencia, el examen filosófico de la naturaleza del 
pensamiento se bifurca en dos dominios de análisis distintos pero 
integrables: la explicación del pensar en términos de funciones o roles 
con los que juega su contenido (el orden lógico-conceptual del pensar 
como tal); y el examen de las materialidades –en el sentido general de 
los mecanismos naturales y sociales– en las que se realiza esta 
estructura lógico-conceptual en toda su riqueza (el orden causal 
relativo a la materialización del pensamiento). 



19 

 

 
En este sentido, el programa filosófico canaliza la investigación sobre 

la posibilidad de pensar como una actividad programable y reutilizable 
en dos campos naturalistas ampliamente idealistas-racionalistas y 
materialistas-empiristas. De este modo, se establece el marco de 
formas especializadas de investigación que hayan sido informadas por 
las prioridades de estos campos. Más o menos, por un lado, los 
exámenes lingüísticos y lógicos que se centran en la estructura 
semántica, conceptual e inferencial de pensamiento (el andamiaje 
lingüístico-conceptual del pensamiento); y por otro lado, las 
investigaciones empíricas que tratan las condiciones materiales 
(neurobiológicas tanto como socioculturales) necesarias para su 
realización. 

Ambas trayectorias pueden ser vistas como dos vectores que 
profundizan la inteligibilidad del pensar mediante el análisis o la 
descomposición de su función en fenómenos o actividades de grano 
más fino dentro de los órdenes lógicos y causales. Dentro de este 
esquema analítico doble, los fenómenos o actividades que se 
consideraban anteriormente como unitarios pueden parecer 
independientes, y los que se consideraban como algo distinto pueden 
llegar a ser unitarios. El orden conceptual y el orden causal se 



20 

 

diferencian correctamente sólo para revelarse como convergentes en 
algún nivel elemental fundamental. El pensar se muestra posible no a 
pesar de las causas materiales y actividades sociales sino en virtud de 
determinados tipos de causas y actividades. De esta manera, la 
profundización de la inteligibilidad del pensar como una actividad une 
a los límites de estos dos campos, mientras la inteligibilidad del pensar 
–su realización– reside en última instancia en una integración 
adecuada de sus dimensiones lógico-conceptual y material-causal. 

Curiosamente, una de las áreas en las que la trayectoria idealista-
racionalista y la empirista-materialista han ido convergiendo en la 
forma más radical ha sido la informática, como un lugar donde la física, 
la neurociencia, las matemáticas, la lógica y la lingüística se juntan. 
Este ha sido particularmente el caso a raíz de los recientes avances en 
las teorías fundamentales de la computación, especialmente las teorías 
de dualidades computacionales y su aplicación a los sistemas multi-
agente como entornos óptimos para el diseño de la inteligencia 
artificial avanzada. 

La figura arquetípica detrás de las dualidades computacionales es el 
concepto de interacción en el sentido de procesos simultáneos 
sincrónicos y asincrónicos, o el intercambio y la permutación de roles 
entre jugadores, estrategias, comportamientos y procesos. La 
computación es la interacción del sistema con su entorno, o de un 
agente con otros agentes. Sin embargo, esta interacción se presenta 
intrínseca y no trivial cuando es on-line, concurrente, restrictiva 
negativa y positivamente, interiorizada, y abierta (a lo largo del 
cómputo el sistema permanece abierto a las diferentes corrientes de 
entrada). Las dualidades computacionales se han demostrado 
responsables de la generación de capacidades cognitivas y 
computacionales complejas a través de procesos de andamiaje 
[scaffolding] entre marcos cada vez más especializados y 
funcionalmente autónomos de interacción con propiedades 
computacionales distintos. A través del estudio de las dualidades y sus 
jerarquías, la informática ha comenzado a cerrar la brecha entre la 
complejidad semántica de la cognición y la complejidad computacional 
de los sistemas dinámicos, la interacción lingüística, y interaction 
física.4 

                                                             

4
 La investigación sobre dualidades computacionales y la concurrencia se remonta 

a las obras de Marshall Stone y Carl Adam Petri. La aplicación de Stone de 
dualidades matemáticas (correspondencia biyectiva entre conjuntos y relaciones de 



21 

 

  

                                                                                                                                                                                          

equivalencia entre categorías como funtores inversos) al álgebra booleana 
estableció un marco para un análisis más profundo de la semántica del 
procesamiento de la información. Las contribuciones de Petri a la informática –
especialmente sus redes de Petri, que originalmente fueron inventadas para 
describir procesos químicos– proporcionaron las herramientas de modelado 
necesarias para estudiar la ejecución de los procesos y los problemas asociados con 
la computación concurrente, como la planificación [scheduling] y la administración 
de recursos (ver el problema de la “cena de los filósofos”). Pero los principales 
avances en el estudio de las dualidades computacionales sólo se han hecho 
recientemente a través de la intersección de diferentes líneas de investigación sobre 
los modelos asincrónicos de concurrencia en los sistemas físicos (véase, por 
ejemplo, el trabajo de Peter Wegner), los modelos matemáticos y computacionales 
de juegos de interacción no secuencial (Robin Milner, Andreas Blass y Samson 
Abramsky), y las lógicas subestructurales y la teoría de la prueba, particularmente 
la obra de Jean-Yves Girard. 



22 

 

Segunda parte: Programas y Realizabilidades 

 

 

§ 4. Visto desde un punto arquimédico en el futuro del 
despliegue del pensamiento, la filosofía es vista como lo que 
ha dado instrucciones al pensar para convertirse en un 
programa sistemático, sólo como una forma de organizarlo 
un proyecto de emancipación de la inteligencia. Este es el rol 
no expreso de la filosofía como un punto de apoyo a través 
del cual las propuestas y agendas de la inteligencia suben de 
nivel en el mundo del pensamiento. Para montar el 
andamiaje de una filosofía futura, sería necesario mover el 
punto de apoyo, desviando el papel tácito de la filosofía en el 
pasado hacia su tarea explícita de seguir adelante –un sostén 
en que todos los pensamientos y prácticas puedan ser una 
palanca para levantar la inteligencia de su lugar establecido 
de manera contingente. 

Como se ha señalado en el apartado anterior, la bifurcación de la 
investigación sobre la posibilidad de pensar en dos trayectorias 
ampliamente racionalistas-idealistas y naturalistas-materialistas 
también se deben interpretar como una estrategia epistémica 
necesaria. Desde un ángulo epistémico, el compromiso con múltiples 
niveles explicativos-descriptivos permite un análisis amplio y profundo 
de la arquitectura cognitiva de una manera que no es posible a través 
de un enfoque construido a partir de un solo esquema. Un enfoque 
multimodal ofrece imágenes cada vez más refinadas de distintos tipos 
de comportamientos y procesos regidos por patrones, distribuidos en 
diferentes órdenes de complejidad estructural-funcional, relaciones de 
dependencia, y sus limitaciones específicas. Puesto más explícitamente, 
la ramificación y especialización del análisis son necesarias para una 
determinación fina de las distinciones y correlaciones entre las 
dimensiones lógico-conceptuales y causales-materiales del 
pensamiento. 

Es a través de esta fina diferenciación y de la integración de los niveles 
explicativos-descriptivos que se especifican con precisión las 
condiciones necesarias para la realización del pensar como una 
actividad que comprende una amplia gama de capacidades cognitivas e 
intelectuales. La determinación de lo que son estas condiciones 



23 

 

necesarias y de cómo se organizan y efectúan ya es una hoja de ruta 
básica para la realización artificial de pensamiento. A medida que se 
profundiza progresivamente la inteligibilidad de la realización del 
pensamiento, la idea de la posible realización de pensar en algo distinto 
de lo que encarna actualmente se hace más inteligible. La 
especialización analítica del conocimiento acerca de lo que es el pensar 
demuestra ser el conocimiento de cómo se puede desprender de las 
contingencias que restringen sus realizabilidades desde abajo. 

Si la actividad que llamamos pensamiento se realiza por ciertas 
capacidades funcionales y si estas capacidades o actividades pueden ser 
analizadas en términos de sus realizadores –o condiciones específicas, 
procesos y mecanismos necesarios para su realización– ¿sería entonces 
posible reconstruir o realizar artificialmente tales funciones? En otras 
palabras, ¿sería posible reproducir estas capacidades funcionales a 
través de una combinación de estrategias que impliquen la simulación, 
emulación, o recreación de funciones y/o de sus realizadores 
materiales?5 Y, por último, ¿sería posible construir un marco integrado 
en que éstas capacidades puedan exhibir una complejidad 
interconectada y generativa? O, más sencillamente, si el pensamiento 
es de tal manera y si se materializa en los mecanismos y procesos de tal 
forma, ¿cómo entonces puede ser reformado y rematerializado en otra 
cosa? 

                                                             

5
 Aquí simulación, emulación y recreación se refieren a tres procesos distintos. 

Una simulación imita algunos aspectos específicos y observables exteriormente de 
comportamientos del sistema simulado, pero se implementa de una manera 
diferente. La simulación implica el modelado de los detalles suficientes del estado 
subyacente del sistema señalado para el propósito de la simulación. La emulación, 
por otro lado, replica el funcionamiento interno del sistema que está siendo 
emulado y se adhiere a la totalidad de sus reglas con el fin de reproducir 
exactamente el mismo comportamiento externo. El objetivo de la recreación no es 
ni la imitación/reproducción de las propiedades funcionales observables ni la 
replicación del funcionamiento interno del sistema. En su lugar, una recreación 
intenta identificar y reconstruir los parámetros bajo los cuales el sistema 
evoluciona estructural y funcionalmente a través de una interacción permanente 
con su entorno. Aquí el énfasis está en el acoplamiento entre el sistema y su 
entorno (la información de fondo), los parámetros de la interacción en tiempo real, 
el tipo de interacción, y la contextualización de los diferentes comportamientos y 
capacidades funcionales. 



24 

 

 
Esta es la pregunta que da forma al campo de la inteligencia artificial 

general como un programa que busca integrar la inteligibilidad de las 
diferentes dimensiones del pensamiento en toda su complejidad 
perceptual, conceptual, e intencional en virtud de una tarea ideal: el 
diseño de una máquina que tenga por lo menos el paquete completo de 
las habilidades cognitivas humanas, con todas las capacidades que tales 
habilidades implican (aprendizaje diverso e integral, diferentes 
modalidades y niveles de conocimiento y de uso del conocimiento, 
razonamiento, deliberación, formación de creencias 
independientemente de la percepción actual, competencias activadas 
por diferentes niveles de complejidad semántica como modos de 
computación especializados y sensibles al contexto, y así 
sucesivamente). 

En lugar de ser considerada enteramente como una moda con la que 
un pensamiento serio debe evitar entretenerse, la idea central de la 
inteligencia artificial general debe ser vista como una parte integral del 
pensar como programa que elabora las consecuencias operacionales de 
su inteligibilidad. Una parte integral de un pensamiento que está 
impulsado por la autonomía de sus fines es la de explorar sus 
realizaciones posibles en cualquier forma viable o configuración 



25 

 

material posible. Darle lugar a una inteligencia que al menos tiene las 
capacidades del sujeto cognoscitivo-práctico práctico es la demanda de 
un pensamiento que se invierte en la inteligibilidad de su autonomía, 
de su mantenimiento y desarrollo. Puesto más enfáticamente, para tal 
pensamiento, las fuentes de su posibilidad son necesarias pero no 
expresión adecuada de su autonomía. 

La verdadera importancia de la idea de la inteligencia artificial 
general sólo puede ser entendida correctamente una vez examinada en 
función de lo que representa o significa en el esfuerzo sistemático del 
pensamiento por su auto-determinación. Como se ha descrito en la 
parte anterior, este esfuerzo está encapsulado por la función de la 
filosofía como un programa a través del cual el pensamiento comienza 
a determinar su propia inteligibilidad mediante la elaboración, en la 
teoría y la práctica, de las fuentes y las consecuencias de su posibilidad. 
La organización del pensamiento como un proyecto programático 
comienza con el reconocimiento de la posibilidad del pensar como un 
ladrillo para la construcción o realización de un pensamiento que es 
posible en virtud de sus fines y exigencias (a pesar de sus causas 
materiales o finales), de cómo se materializa en un principio, y de lo 
que supuestamente se le ha mandado a ser. 

Como programa, el pensamiento no es sólo una práctica, sino la 
construcción de las realizaciones posibles del pensamiento (lo que el 
pensar puede llevar a cabo). Este proceso de construcción puede ser 
entendido como una búsqueda de las consecuencias de la posibilidad 
del pensar descubriendo y actuando sobre las propiedades subyacentes 
que tal posibilidad implica. Dicho de otra manera, la auto-realización 
del pensar requiere un enfoque programático a la posibilidad del 
pensar como tal: la determinación de lo que significa que el 
pensamiento sea posible y cuáles son las consecuencias de esta 
posibilidad, mediante el examen de lo que es el pensamiento en 
realidad (tanto en el nivel del rol que cumple su contenido y en el nivel 
de su realización material) y la elaboración de sus tareas y habilidades. 

En lugar de tratar la posibilidad del pensamiento como algo 
sacrosanto en el nombre de lo dado, y por lo tanto, fuera de los límites 
de la interrogación y la intervención, la filosofía instruye al 
pensamiento para actuar sistemáticamente sobre su posibilidad como 
un axioma manipulable, un artefacto de una artesanía en curso  –cuyos 
productos no son sólo inteligibilidades teóricas y prácticas relativas a lo 



26 

 

que el pensamiento es y lo que debe hacer, sino también a las 
realizabilidades del pensamiento como tal. 

Es mediante la manipulación o la acción sobre sus axiomas que el 
programa extrae y desarrolla los contenidos operativos implícitos en 
sus propiedades subyacentes. Cómo se comportan o se desarrollan los 
axiomas en diferentes líneas de acción o líneas de investigación revela 
información concerniente a sus propiedades subyacentes. La tarea del 
programa es entonces examinar lo que puede ser provocado o realizado 
a partir de los contenidos operativos implícitos en estas propiedades. Al 
llevar estos contenidos operativos a soportase el uno al otro y 
basándose en ellos, el programa efectúa una realización posible. Se 
produce un resultado construido a partir de las propiedades 
subyacentes de sus axiomas, pero construido de acuerdo con sus 
propios principios de acción y su marco operacional. 

En el contexto del pensar como proyecto programático, los diferentes 
niveles de inteligibilidades que conciernen a la realidad del pensar 
tanto en el ámbito de las funciones lógico-conceptuales y mecanismos 
causales-materiales representan las propiedades subyacentes. Los 
contenidos operacionales de estas propiedades representan 
inteligibilidades prácticas de lo que el pensamiento debe hacer y lo que 
puede llegar a ser si tiene ciertas propiedades funcionales-normativas y 
constricciones causales-materiales.6 El primer orden de inteligibilidad 
                                                             

6
 Por ejemplo, considere el pensamiento conceptual y la imaginación: los 

contenidos conceptuales responsables de la complejidad semántica de la cognición 
están determinados por su papel inferencial –función normativa– en las prácticas 
discursivas lingüísticas. En el plano del pensamiento conceptual, las propiedades 
funcionales del pensamiento deben ser entendidas normativamente en el contexto 
de los usos lingüísticos y las performances de una comunidad de usuarios de la 
lengua. El pensamiento cognitivo es coextensivo al nivel de competencia de la 
utilización del lenguaje natural público. Los pensamientos cognitivos internos son, 
en este sentido, estructurados y modelados por las características normativas de 
actividades lingüísticas externas. Sin embargo, la imaginación (incluso en el 
sentido estricto de la construcción de escenarios hipotéticos/contrafácticos) no sólo 
está ligada a las funciones lingüístico-normativas, sino también guiada por 
actividades incorporadas (la heurística, la interacción física, el procesamiento de la 
información sensorial, y así sucesivamente). La comprensión de la imaginación 
como capacidad requeriría entender el rol de las incorporaciones (tanto como una 
condición permisiva y como una restricción causal) y los parámetros dinámicos 
relacionados con el carácter situado del agente incorporado en el pensamiento 
abstracto. Véase, por ejemplo, la obra de Claude Vandeloise sobre el papel de 
incorporación en la percepción espacial, la imaginación y la estructura del lenguaje, 
o el enfoque funcionalista morfodinámico de Jean Petitot a la percepción y la 



27 

 

es la inteligibilidad de las cosas tal y como están (en este caso, lo que es 
realmente el pensar como actividad en diferentes niveles). Pero el 
segundo orden de inteligibilidad es la inteligibilidad de la organización 
de las prácticas y acciones (lo que se debe hacer si el pensar es de tal 
forma). A este respecto, diferentes líneas de investigación sobre la 
inteligibilidad del pensar como actividad corresponden a un examen 
por el programa de las propiedades o características específicas de los 
axiomas subyacentes. La determinación, evaluación y organización de 
las inteligibilidades prácticas es igual a la extracción, composición y 
ejecución por el programa de los contenidos operativos. 

En este caso, la realización de la inteligencia artificial general 
representa un paso necesario en la tarea del pensamiento en tanto 
programa de auto-determinación. Este es un paso en el que a fines de 
que el pensamiento reconozca adecuadamente su posibilidad y exprese 
la autonomía de sus fines, tiene que construir realizabilidades 
artificiales de sí mismo a través de la integración de los diferentes 
niveles y órdenes de inteligibilidad concernientes a lo que es y lo que 
debería hacer. Pero las realizabilidades artificiales no deben 
interpretarse como limitadas a los artefactos tecnológicos. En 
consonancia con la definición de lo artificial presentada en la primera 
parte de este ensayo, las realizabilidades artificiales del pensamiento 
incluyen potencialmente una amplia gama de construcciones 
funcionales, incluyendo los sistemas sociales. 

Para aclarar aún más el papel de la inteligencia general artificial como 
algo integral a la imagen sistemática del pensamiento como un 
proyecto programático, sería útil definir el concepto del programa en 
relación con lo que Wilfrid Sellars, en su lectura de la idea platónica de 
la mente como artesana, llama “receta” –un complejo de 
inteligibilidades y acciones intencionales que componen la práctica de 
la artesanía.7 Una receta es una fórmula o un conjunto de qué-y-cómos 

                                                                                                                                                                                          

cognición, capacidades inferiores funcionales constreñidas causalmente, y las 
capacidades lingüísticas altamente funcionales: Claude Vandeloise, Spatial 
Prepositions (Chicago: University of Chicago Press, 1991); Jean Petitot y René 
Doursat, Cognitive Morphodinamics: Dynamical Morphological Models of 
Constituency in Perception and Syntax (Bern: Peter Lang, 2011). 

7
 Ver Filebo, Timeo, Fedón de Platón y el libro VI de la Republica. Para el trabajo 

de Sellars sobre el arte de la vida como búsqueda racional de la forma de lo bueno, 
ver Wilfrid Sellars, “El alma como artesano: una interpretación de Platón sobre el 
Bien” en Philosophical Perspectives (Springfield, IL: Charles C. Thomas Publisher, 



28 

 

que consisten en números, proporciones y acciones intencionales para 
la fabricación de un producto posible a partir de una colección dada de 
ingredientes. En una receta, las acciones tienen esta forma general: “(Si 
se quiere) hacer un O, entonces en Ci uno debe hacer Aj” (siendo O un 
producto, Ci la gama de circunstancias o condiciones dadas en el que 
un conjunto dado de acciones pueden o no realizarse, y Aj un 
determinado grupo de acciones).8 Estas acciones o instrumentalidades 
pertenecen al orden inteligible y son hechos objetivos. Como tal, la 
distinción entre verdad y falsedad se aplica a ellas. Ellas pueden ser 
explicadas y debatidas, modificadas o reemplazadas a través de la 
evaluación.9 En una receta, los números y las proporciones son 
características en cuanto al conteo, el orden y la proporción de los 
ingredientes, así como el orden y la prioridad de las acciones. Y, por 

                                                                                                                                                                                          

1967), 5-22; y “La razón y el arte de vivir en Platón” en Essays in Philosophy and 
Its History (Dordrecht: D. Reidel Publishing Co., 1974), 3-26. 

8
 Sellars, “La razón y el arte de vivir en Platón,” 9. 

9
 En su lectura de Platón, Sellars identifica los principios-de-acción y las prácticas 

del oficio como pertenecientes a la physis (“por naturaleza y los fines objetivos”), 
en contraste con nomos (“por la ley y la convención”). En el relato de la artesanía 
de Platón, las acciones intencionales no son convencionales ni arbitrarias en sus 
esfuerzos racionales relativos a las formas como reinos de inteligibilidades (o lo que 
Sellars llama ‘forma’ como “objeto-de-esfuerzo” o “a-ser-realizados”). Estas 
acciones o esfuerzos pertenecen al orden inteligible y, como tales, pueden ser 
evaluados por la razón y sobre la base del hecho objetivo. Un ejemplo útil para 
entender la diferencia entre principio (por naturaleza) y convención (por nomos) 
sería la diferencia entre las acciones que se deben hacer dado un cierto número de 
circunstancias y los ingredientes materiales para construir realmente una casa, y 
las convenciones en las alianzas de un constructor, es decir, los códigos y 
reglamentos de construcción de una casa. El principio toma la forma de “deber 
hacer” y la convención toma la forma imperativa de “haz eso”. En el mejor de los 
casos, las convenciones y leyes corresponden a los principios-de-acción racionales y 
sus fines objetivos, pero también pueden diferir significativamente de ellos, como 
en el caso de las alianzas del constructor que se corrompe. Una alianza corrupta 
podría hacer cumplir las leyes exigiendo que los materiales a los que sólo los 
miembros de la alianza tienen acceso sean utilizados en la fabricación de casas. 
Esta diferencia entre principios-de-acción y convenciones-de-acción puede 
extenderse a otros tipos de oficios, incluyendo el arte de la polis. Es precisamente la 
naturaleza racional de los principios-de-acción –es decir, el hecho de que pueden 
explicarse y subyugarse a los procedimientos de la verdad y las evaluaciones 
racionales– la que da abrigo al potencial subversivo contra las convenciones 
socioculturales y políticas y las leyes codificadas. 



29 

 

último, los ingredientes de la receta son los materiales y objetos que 
pueden ser los productos de otros oficios. 

 
El arte de vivir (filosóficamente) para Platón es la receta de un oficio 

en el que el alma (o la mente) es a la vez el material y el artesano. A 
nivel de los ingredientes, sugiere Sellars, la receta de una vida así no 
sólo incluye inteligibilidades relativas a los materiales y productos 
corporales físicos, sino también las creencias, deseos, pensamientos y 
la mente misma. Los números (recuentos y ordenamientos) y 
proporciones de la receta son inteligibilidades teóricas que se refieren a 
los ingredientes, así como las prácticas y tareas necesarias para el oficio 
de tal vida. Y en el nivel de las acciones, la receta implica acciones 
intencionales e inteligibilidades prácticas que no sólo son buenas 
instrumentalidades (inteligibilidades prácticas hipotéticas relativas a 
lograr un resultado determinado en una circunstancia determinada) 
sino también buenas en sí mismas (inteligibilidades prácticas no 
hipotéticas) tales como el conocimiento y la comprensión, el bienestar 
en general, la libertad, y así sucesivamente. Es con referencia a esta 
interpretación que el “pensar en tanto programa” se puede entender –
al menos en lo que respecta a la relación entre los ingredientes 
materiales y las inteligibilidades prácticas y teóricas– como una receta 
compleja en ciernes. Es “compleja” en la medida que se compone de 
otras recetas o programas relacionados con el conocimiento de las 
verdades teóricas y prácticas, el oficio de diferentes instrumentalidades 
y organizaciones, o la producción de condiciones necesarias y 
materiales requeridos para la realización de esa vida. Es “en ciernes”, 
ya que tiene que actualizarse continuamente a sí misma en el nivel de 

http://images.e-flux-systems.com/2016_01_eflux05WEB.jpg,2000


30 

 

los materiales, las inteligibilidades teóricas, y las prácticas. El objetivo 
de esta receta es establecer la autonomía de sus principios 
determinando progresivamente sus propios medios y fines, de acuerdo 
con sus normas y objetivos. 

En esta imagen, lo que representa la idea de inteligencia artificial 
general es un estado que culmina en el proyecto programático del 
pensar. Este es un estado donde el pensamiento como tal se convierte 
en inteligente. Utiliza la inteligibilidad de su realización como un 
ingrediente importante en una receta para la elaboración de una 
posible realización de sí mismo que tiene al menos las capacidades 
operacionales de su estado actual. Debajo de su apariencia tecnológica, 
la idea de la inteligencia artificial general es una expresión de un 
pensamiento que se dedica a la elaboración de sí mismo mediante el 
tratamiento de su posibilidad como materia prima. Pone 
inteligibilidades teóricas acerca de lo que está al servicio de la 
organización de las prácticas y las instrumentalidades que implican la 
elaboración de un pensamiento que es posible a pesar de la forma en 
que se materializa o se ha constituido originalmente. 

Esta es precisamente la autodeterminación del pensamiento bajo la 
apariencia de inteligencia general, una forma de inteligencia para la 
que “lo que el pensamiento es realmente” debe ser puesto al servicio de 
“aquello en lo que el pensamiento puede convertirse” al dar forma a “lo 
que el pensamiento debe hacer”. Es una inteligencia para la que la 
inteligibilidad de las cosas debe estar subordinada a la inteligibilidad 
organizadora que es el proceso de elaboración de sí misma: la 
inteligencia. Para una inteligencia que trata a su posibilidad misma 
como una oportunidad explícita para su auto-realización, no importa lo 
que es actualmente; lo que importa es lo que se puede hacer –
considerando todas las cosas relevantes– para expandir y construir 
sobre esta posibilidad. 

Es necesario comprender el concepto de inteligencia artificial general 
no sólo como una idea tecno-científica, sino fundamentalmente como 
un concepto que pertenece a un pensamiento que es capaz de reconocer 
y tratar su posibilidad como materia prima en la elaboración de sí 
mismo. Independientemente de su realización concreta, la idea misma 
de inteligencia artificial general –dando lugar a algo que está al menos 
dotado de todas las capacidades valoradas del sujeto cognitivo-
práctico– es el producto de un pensamiento que lucha por articular, 
mantener y desarrollar la comprensión de las causas y consecuencias 



31 

 

de su posibilidad. En esencia, este esfuerzo es una receta o un 
programa de autonomía. Se compone de patrones y reglas, materiales y 
condiciones necesarios, ordenamientos y prioridades, instrumentos, 
tareas normativas, y en última instancia, realizabilidades que 
trascienden los ingredientes materiales e instrumentalidades. Como 
fines objetivos de esfuerzo del pensamiento, estas realizabilidades no se 
interpretarán como potencias o posibilidades. Los poderes, potencias y 
posibilidades, incluso las de los devenires, no son realizabilidades sino 
simplemente ingredientes crudos en la exploración teórico-práctica y la 
construcción de realizabilidades del pensamiento. 

Concebir la idea de la inteligencia artificial en general sólo es posible 
dentro del dominio del pensamiento como programa o receta para la 
autonomía. La realización artificial de la inteligencia general es, antes 
que nada, una expresión de la autonomía del pensamiento en el sentido 
de un programa amplio que integra materiales, inteligibilidades e 
instrumentalidades en la construcción de sus realizabilidades. A falta 
de esta comprensión, la promoción de la idea de inteligencia artificial 
general conduce a nada más que la muy gastada confusión aristotélica 
entre razones y causas. Puede conducir a la fetichización de la 
inteligencia natural bajo la apariencia de procesos materiales de auto-
organización, o a la fe teleológica en el tiempo profundo de la 
singularidad tecnológica –una proyección injustificada del clima 
tecnológico actual hacia el futuro a través de la sobre-extrapolación de 
los mitos culturales que rodean las tecnologías o a través de 
inducciones estadísticas apresuradas basadas en logros tecnológicos 
actuales aunque sin conexión. 

Esencialmente, la inteligencia artificial general no defiende la 
tecnología, sino un pensamiento que, a través de un desencanto 
positivo consigo mismo y con su historia contingente, se ha permitido 
explorar sus realizaciones posibles –ya sea en un yo [self], una 
formación social, o una máquina– como parte de un programa mucho 
más amplio de auto-artificialización a través del cual se reestructura y 
reutiliza como el artefacto de sus propios fines. Este es un pensamiento 
para el que la inteligibilidad de su posibilidad está en la elaboración de 
las consecuencias de tal posibilidad, lo que esta posibilidad puede 
lograr y llevar a cabo. Es en este sentido que la realización artificial de 
inteligencia general debe considerarse como parte integral de la 
inteligibilidad de un pensamiento que se determina para mantener y 
ampliar su posibilidad. Al igual que la práctica del pensar no es 
opcional, la práctica de artificialización no es opcional para un 



32 

 

pensamiento que tiene la intención de seguir siendo inteligible; es un 
mandato de los fines y exigencias de la autonomía del pensamiento. 

 
La búsqueda de la realización artificial de una máquina inteligente 

que tenga al menos las capacidades del sujeto cognoscitivo-práctico 
actual es una parte esencial de un pensamiento que articula su 
inteligibilidad en ausencia de cualquier sentido predeterminado que le 
confiera la naturaleza. La vocación del pensamiento no es la de acatar y 
perpetuar su herencia evolutiva, sino de romper con ella. La 
postulación del rol esencial de la biología en la contingente historia 
evolutiva del pensamiento como una naturaleza esencialista del 
pensamiento limita dogmáticamente la forma en que podemos 
imaginar y realizar los futuros sujetos de pensamiento. Pero la salida de 
la herencia evolutiva del pensamiento no equivale a una retirada de su 
historia natural. Es necesaria la colaboración con esta historia natural 
no sólo para determinar el rol preciso de las constricciones evolutivas y 
de personificación en la realización de las habilidades cognitivas y 
prácticas, sino también para pensar adecuadamente sobre cómo debe 
actuar metodológicamente un sujeto cuyas capacidades cognitivas y 
prácticas están ambientalmente situadas y que se entrelazan con su 
hábitat terrestre. Liberar al pensamiento de su historia natural 

http://images.e-flux-systems.com/2016_01_eflux03WEB.jpg,2000


33 

 

contingente requiere un trabajo de varias etapas para hacer esta 
historia inteligible, para determinar sus limitaciones negativas y 
positivas a fin de superarlas de forma inteligente o construir sobre ellas 
–“inteligente” la medida en que las acciones deben ser en todo 
momento sensibles al contexto y consciente de los recursos. Por un 
lado, las acciones deben ser capaces de discriminar adecuadamente las 
circunstancias y reaccionar correctamente a las propiedades llamadas 
fluentes o dinámicas del medio ambiente. Y por otra parte, deben ser 
conscientes de los costos y las asignaciones de intervención en el 
sentido amplio de costos y recursos cognitivos, computacionales, 
sociales y naturales. 

Sin embargo, las demandas de la sensibilidad al contexto y la 
conciencia de los recursos para la acción no deben ser tomadas como 
argumentos para modelos localistas de acción o renuncia restringida en 
nombre de los recursos y costes. En lugar de una petición de localismo, 
la conciencia sobre el contexto es la exigencia de un modelo estratégico 
y de acción global que progresa de forma incremental mediante el 
cumplimiento de las exigencias contextuales y específicas del dominio. 
Permite a la acción ser actualizada e intervenir a nivel de las 
propiedades dinámicas y las complejas relaciones de dependencia entre 
los dominios locales que los modelos clásicos de estrategia y acción 
global no pueden detectar e influenciar. Del mismo modo, la conciencia 
de los recursos es el requisito de una acción que, además de 
optimalidad y eficiencia, no da lugar al agotamiento de recursos de 
otras actividades o al deterioro de las estructuras sociales y ambientales 
que desempeñan el papel de apoyo y habilitación para una amplia 
gama de estructuras y funciones. En su gravedad innegable, el 
problema del deterioro de las estructuras y recursos naturales es un 
argumento en contra de las malas instrumentalidades y sistemas 
dentro de los cuales tales instrumentalidades se arraigan y se 
propagan. No es ni una razón contra la instrumentalidad per se, ni un 
argumento en contra del desarrollo de los sistemas socio-técnicos que 
pueden movilizar buenas instrumentalidades eficazmente e 
inteligentemente. 

Una buena instrumentalidad es una instrumentalidad que a la vez 
pasa la prueba de las evaluaciones racionales-normativas (¿por qué 
razón se implementa?) y que satisface los criterios antes mencionados 
de acción intencional inteligente (¿cómo se ejecuta exactamente?). En 
este último sentido, la elaboración de buenas instrumentalidades es 
principalmente un programa científico y de ingeniería en que la acción 



34 

 

intencional se plantea como una interfaz entre la complejidad de la 
cognición, la complejidad del sistema socio-técnico, y la complejidad 
del mundo. Dicho programa consiste en el desarrollo del cálculo formal 
para la ejecución y el seguimiento del curso de acción en varios 
dominios dinámicos,10 y para la construcción de modelos complejos y 
marcos descriptivos que permiten el acceso semántico a diferentes 
capas de información concerniente a los tipos, propiedades, e 
interrelaciones de entidades particulares implicadas en las 
interacciones entre agentes humanos, el sistema socio-técnico y el 
mundo físico.11 

                                                             

10
 La pregunta que motiva el desarrollo de los cálculos formales de la acción es 

cómo representar de forma precisa y razonar sobre las acciones y sus efectos en el 
mundo. Dicho de manera más elaborada, esta es la cuestión de la formalización de 
la acción en relación con un mundo que no es simplemente un bloque de cera que 
puede ser moldeado e impreso por nuestras acciones, sino una variedad compleja 
que consta de diferentes dominios, que tiene propiedades dinámicas, y que se 
resiste a la intervención. La formalización de la acción es necesaria para planificar 
el curso de acción –para su ejecución precisa, seguimiento, ajuste e 
implementación. Pero esta formalización debe ser capaz de incorporar una 
representación dinámica del mundo, sus dominios, y las entidades que las 
constituyen. Lo que tengo en mente para el estudio científico de la ejecución de la 
acción son diferentes lenguajes formales de la acción basados en formalismos 
lógicos, como el cálculo de situaciones y el cálculo de eventos ideados para 
representar y razonar acerca de los sistemas dinámicos. En estos marcos, las 
acciones se analizan en términos de la sintaxis formal de la secuencia de acción y la 
semántica de las situaciones o eventos que representan la progresión del mundo 
dinámico como resultado de la acción que se realiza en sus fluentes o propiedades 
dinámicas. A pesar de que estos formalismos se desarrollan principalmente para el 
modelado de la robótica y la ingeniería de sistemas, su ámbito de aplicación va más 
allá de estos campos. Son tanto conjuntos de herramientas para la inteligencia 
artificial y la robótica, como componentes indispensables del arsenal científico de 
un proyecto político que tenga por objeto la ejecución adecuada y efectiva de las 
acciones tácticas y estratégicas. Para una introducción al cálculo de situaciones y el 
análisis del rendimiento de la acción, véase Raymond Reiter, Knowledge in Action: 
Logical Foundations for Specifying and Implementing Dynamical Systems 
(Cambridge, MA: MIT Press, 2001). 

11
 En ciencias de la información, estos marcos descriptivos son conocidos como 

ontologías de nivel medio (mesoscópico). Aquí el concepto de ontología se refiere a 
un sistema para la designación formal y definición de tipos, propiedades, funciones 
e interrelaciones de entidades/particulares en un dominio específico del discurso. 
Una ontología de nivel superior o de nivel medio es compatible con una amplia 
interoperabilidad semántica entre una gran cantidad de ontologías accesibles en 
virtud de la misma. En este sentido, se trata de un marco a través del cual los datos 
que atraviesan una extensa gama de dominios diferentes pueden intercambiarse, 



35 

 

La cuestión del acceso semántico a las diferentes jerarquías de la 
información es la cuestión de la comprensión de la lógica de mundos 
como el primer paso para el diseño y ejecución de una acción firme y 
consecuente. Pero la comprensión de la lógica de mundos requiere 
entender cómo decimos las cosas o pensamos sobre nosotros mismos y 
el mundo utilizando los recursos expresivos y conceptuales de 
diferentes disciplinas y modos de pensamiento. Hablando 
rigurosamente, la comprensión de la lógica de mundos consiste en la 
elaboración de las relaciones semánticas entre diferentes vocabularios 
o expresiones lingüísticas (teóricas, normativas deónticas, modales, 
intencionales, empíricas, lógicas, y así sucesivamente) que usamos para 
hablar y pensar sobre nosotros mismos y el mundo, de la misma 
manera que implica determinar las actividades necesarias para el uso 
de esos vocabularios con el fin de contar o expresar algo con ellas.12 Es 
mediante la comprensión de cómo podemos describir adecuadamente y 
                                                                                                                                                                                          

rastrearse, y calcularse. Una de las principales funciones de estas ontologías es la 
de “especificar nuestra jerarquía conceptual de una manera lo suficientemente 
general para describir una categorización compleja que incluya objetos físicos y 
sociales, eventos, roles y organizaciones” (Portello et al., 2014). Un ejemplo 
sofisticado de estas ontologías es DOLCE (Ontología Descriptiva para Ingeniaría 
Lingüística y Cognitiva), una ontología de nivel medio o descriptiva que clasifica e 
integra información sobre agentes humanos y sistemas sociales y físicos de acuerdo 
a categorías que “se piensan como artefactos cognitivos dependientes en última 
instancia de la percepción humana, las marcas culturales y las convenciones 
sociales.” Para una introducción a las ontologías y a DOLCE ver Claudio Masolo y 
otros, The WonderWeb Library of Fundational Ontologies-Preliminary Report 
(2003), disponible en http://www.loa.istc.cnr.it/old/Papers/DOLCE2.1-FOL.pdf . 
Y para una aplicación de las ontologías, en particular DOLCE, para el estudio y 
diseño de sistemas socio-técnicos multiagente, ver Daniele Portello y otros, 
“Multiagent Socio-Technical Systems: An Ontological Approach,” en Proceedings 
of the 15th International Workshop on Coordination, Organisations, Institutions 
and Norms (2014), 42-62. 

12
 En Between Saying and Doing, Robert Brandom analiza las relaciones 

significado(semántica)-uso(pragmática) en términos de lo que se dice o afirma 
cuando se utilizan vocabularios o expresiones lingüísticas, y lo que hay que hacer 
en orden de utilizar varios vocabularios tanto para contar como para decir o pensar 
varios tipos de cosas. Uno de los aspectos más interesantes del proyecto de 
Brandom es que esta forma de pensar acerca de la complejidad semántica y las 
actividades necesarias para generarla presenta esquemas prácticos consecuentes 
tanto para el proyecto de la inteligencia general artificial y una política pedagógica 
igualitaria (véase el capítulo 3, “Inteligencia Artificial analítica y pragmatismo “). 
Robert Brandom, Between Saying and Doing: Towards an Analytic Pragmatism 
(Oxford: Oxford University Press, 2008). 

http://www.loa.istc.cnr.it/old/Papers/DOLCE2.1-FOL.pdf


36 

 

explicarnos a nosotros mismos y al mundo –a través del uso de 
diferentes vocabularios y relaciones semánticas entre ellos y sus 
propiedades– que consecuentemente pueden cambiar el mundo. 
Actuando en el marco de un programa de este tipo difumina 
progresivamente los límites entre la ingeniería cognitiva de los agentes 
autónomos y la construcción de sistemas socio-técnicos avanzados, 
entre cómo podemos entrar adecuadamente en contacto cognitivo con 
el mundo y la realización de la cognición en colectividades sociales y 
artefactos tecnológicos. A medida que la complejidad semántica de la 
cognición es realizada en y reforzada por el sistema socio-técnico, la 
complejidad socio-técnica de nuestro mundo adquiere adecuadamente 
tracción sobre el mundo y es nutrida por él. 

 
§ 5. Así como el inicio de la filosofía coincide con los futuros 

especulativos de la inteligencia general, su tarea última se 
corresponde con la forma última de inteligencia. 

http://images.e-flux-systems.com/2016_01_eflux06WEB.jpg,2000


37 

 

Al incentivar al pensamiento a lidiar con sí mismo desde abajo, la 
filosofía lleva al pensamiento a confrontarse a sí mismo desde arriba. 
Instruye al pensamiento para organizarse como un paquete integrado 
de principios de acción y prácticas –un programa– para el oficio de un 
pensamiento que es la materialización de sus fines y demandas. Al 
presentarse a sí mismo como una forma de pensamiento que opera y se 
basa en la posibilidad de pensar, la filosofía indica al pensar para 
actuar y elaborar sobre la inteligibilidad de su posibilidad. El 
pensamiento se convierte en un proyecto programático que, desde un 
extremo, profundiza la inteligibilidad de sus fuentes, y por el otro 
extremo, se articula en la teoría y la práctica de la inteligibilidad de sus 
consecuencias. Al articular la inteligibilidad de sus consecuencias, el 
pensamiento da lugar a una concepción de sí mismo como una 
inteligencia que intenta liberarse a sí misma desatando sus 
realizaciones posibles. Esta es la imagen del pensamiento como una 
inteligencia que encuentra su libertad en el logro y la liberación de la 
realización de sí misma que tenga como punto de partida todas las 
capacidades que tiene actualmente. Y por esta razón, esta inteligencia 
es la encarnación del principio más básico de la emancipación: liberar 
aquello que se libera de uno, porque cualquier otra cosa es la 
perpetuación de la esclavitud. 

Es en relación con este horizonte expansivo del desdoblamiento del 
pensamiento que finalmente podamos responder a las preguntas 
planteadas al comienzo de este ensayo: ¿Qué tipo de programa es la 
filosofía y qué hace? La respuesta es que en su forma perenne y en su 
nivel más profundo, la filosofía es un programa para la elaboración de 
una nueva especie o forma de inteligencia. Esta es una forma de 
inteligencia cuya condición mínima de realización es un marco 
complejo e integrado de las capacidades práctico-cognitivas que 
podrían haberse materializado por cualquier ensamblaje de 
mecanismos y causas apropiadas. Pero esto es sólo un estado inicial de 
la realización. Lo que viene a continuación es una inteligencia que da 
formato a su vida en una exploración de sus realizaciones posibles 
mediante el compromiso con las preguntas de qué pensar y qué hacer. 

La filosofía es un programa para la elaboración de precisamente este 
tipo de inteligencia –una inteligencia que se organiza en un proyecto 
programático con el fin de dar lugar a sus realizaciones posibles en 
cualquier configuración de forma o material, aunque puedan 
trascenderla en todos los aspectos. Pero el futuro de esta inteligencia 
sólo será radicalmente asimétrico con sus condiciones pasadas y 



38 

 

presentes si se embarca en una empresa semejante, si se desarrolla un 
programa para lograr sus realizabilidades. Sólo puede elevarse por 
encima de su estado inicial (la condición mínima necesaria para la 
realización de la inteligencia general) si empieza a actuar sobre su 
posibilidad como algo cuyos orígenes y consecuencias deben ser 
inteligibles. Sólo puede emanciparse si subordina la inteligibilidad 
teórica de sus fuentes y su historia (de qué está hecha, de donde ha 
venido) a la organización de la inteligibilidad práctica que es el oficio 
finalizado sobre sí, es decir, la elaboración de lo que puede tomar lugar 
por su posibilidad. En este sentido, se puede decir que el comienzo de 
la filosofía es un punto de partida para los futuros especulativos de 
inteligencia general. 

Cualquiera sea la forma y el mecanismo por el que se materialice, esta 
forma de inteligencia sólo puede desarrollar una concepción de sí como 
un proyecto de auto-cultivo si se dedica a algo que desempeñe el papel 
de lo que llamamos filosofía, no como una disciplina, sino como un 
programa de sabidurías teóricas y prácticas combinadas funcionando 
en el fondo de todas sus actividades. Una característica importante de 
esta hipotética inteligencia general es que ya no simplemente actúa de 
forma inteligente, sino que se pregunta qué pensar y qué hacer 
teniendo en cuenta el tipo de inteligencia que es o cree ser. Sus 
acciones no son más que respuestas a circunstancias particulares, o 
medios con plazos específicos [time-specific], persiguiendo fines que se 
agotan una vez cumplidos. Más fundamentalmente, las acciones 
intencionales de esta inteligencia se originan desde y son guiados por 
un sistema unificado de enunciados verdaderos teóricos y prácticos, 
siempre presentes aunque revisables, que conciernen a lo que es y lo 
que debe hacer, su forma y la vida que se le adapta. En otras palabras, 
sus acciones, incluso cuando son instrumentalidades puras, son 
manifestaciones de pensamientos en tiempo general [time-general] 
sobre los fines inagotables de lo que se considera una vida que se 
adapte. 

Los pensamientos de tiempo-general son aquellos que no están 
vinculados a un momento específico o una circunstancia particular. Por 
ejemplo, tomemos la idea de mantenerse saludable o la de ser libre en 
contraste con la idea de evitar la comida podrida o la de la lucha social 
en un momento particular de la historia. Los fines inagotables se 
refieren a esos fines, que son premisas para las acciones en lugar de sus 
conclusiones. Se diferencian de los fines cuyas necesidades 
desaparecerán una vez que se alcanzan y concluyen en una acción o 



39 

 

actividad en particular (cf. la salud y la libertad en el ejemplo 
anterior).13 Los pensamientos en tiempo-general y los fines inagotables 
definen el horizonte práctico de esta forma de inteligencia. Los 
pensamientos de esta inteligencia relativos a “qué hacer y por qué” 
dependen del pensamientos en tiempo-general y de hecho se derivan 
de ellos. En consecuencia, su horizonte práctico tiene una unidad en el 
sentido de que sus razones y acciones prácticas se apoyan y mantienen 
juntas por la unidad de los pensamientos de tiempo-general y sus 
principios de acción. 

Por otra parte, los esfuerzos de esta inteligencia no están atados a 
fines no renovables, o fines que se explican por el orden del 
razonamiento práctico –los pensamientos de lo que debe hacer y sus 
acciones correspondientes. Están en cambio en conformidad con sus 
fines inagotables, o fines que son ellos mismos la fuente y explicación 
de sus razones y acciones prácticas. En otras palabras, esta inteligencia 
razona y actúa desde el tiempo-general y los fines inagotables, en lugar 
de hacia ellos. No es sólo que sus acciones caen bajo los conceptos de 
tales fines, sino principalmente que en la determinación de qué hacer 
en una situación particular, sus acciones manifiestan el porte de estos 
fines en esa situación. 

Pero, sobre todo, la característica más destacable de esta inteligencia 
es que su vida no es simplemente una prolongación de su existencia 
inteligente, sino la elaboración de una vida buena o satisfactoria. ¿Y 
qué es una vida satisfactoria para tal especie de inteligencia, si no una 
vida que es en sí misma la elaboración de la inteligencia como un 
complejo programa multifacético que comprende el auto-
conocimiento, las verdades prácticas, y el esfuerzo unificado? 

Como parte de la receta para la elaboración de una buena vida, el 
auto-conocimiento de esta inteligencia es una reflexión multi-etapa 
abierta sobre las causas y consecuencias de su posibilidad. Sus 
verdades prácticas se refieren a lo que califica como una buena vida en 
base a un auto-conocimiento no limitado a una investigación sobre su 
estado de realización o lo que es ahora, sino que también implica el 
examen de sus realizaciones posibles. En lugar de fundarse en una 
mera forma de opinión dignificada o de creencias acerca de qué y cómo 
                                                             

13
 Para un examen muy laborioso sobre el time-generality y las formas lógicas de 

pensamiento temporal, véase Sebastián Rödl, Categories of the Temporal: An 
Inquiry Into the Forms of the Finite Intellect (Cambridge, MA: Harvard University 
Press, 2012). 



40 

 

las cosas parecen ser, su conocimiento práctico se basa en la 
“consideración de todas las cosas relevantes por lo que realmente 
son”, es decir, la razón concluyente para hacer algo o perseguir un 
curso de acción por sobre otro.14 Y, por último, el esfuerzo de esta 
inteligencia es una colección unificada de diferentes patrones y ordenes 
de actividades que contribuyen al objetivo de realización de la buena 
vida en el sentido comprehensivo de aquello que la intensifica en 
diferentes niveles y da lugar a sus realizabilidades. 

Vidas satisfactorias y realizabilidades que trascienden son dos 
expresiones inseparables de una inteligencia cuyos pensamientos 
generales respecto a lo que es bueno para ella (o auto-interés) son sólo 
premisas para el programa de elaboración de una buena vida. Este 
programa es a la vez una investigación sobre la naturaleza de esa 
inteligencia (lo que es), el examen de en qué consiste una buena vida 
para ella (lo que es bueno para ella), y un esfuerzo unificado de 
realización objetiva de tal vida (cómo ese auto-interés puede ser 
concebido adecuadamente, y ser por lo tanto satisfecho). 

Para una inteligencia cuyo criterio de auto-interés verdaderamente sí 
misma –es decir, la autonomía de la inteligencia– los fines objetivos 
últimos son el mantenimiento y el desarrollo de esa autonomía, y la 
liberación de inteligencia a través de la exploración de lo que significa 
satisfacer la vida de pensamiento. El esfuerzo de esta inteligencia para 
el bien no es adecuado ni en su verdadero auto-interés si no culmina en 
el logro de lo que es mejor que sí misma. La prueba filosófica de esta 
hipotética inteligencia general no es un juego de imitación o un 
escenario de resolución de problemas complejos, sino la capacidad de 
llevar a cabo una inteligencia que en todos los aspectos la supera. Una 
inteligencia pasa la prueba filosófica de la inteligencia general sólo si 
concibe la idea de dar lugar a lo que es mejor que sí misma y se 
esfuerza para la realización objetiva de tal pensamiento. Es necesario 
entender la buena vida de esta inteligencia como una vida para la cual 
lo bueno –tanto como un concepto que se alcanza a través de un 
examen crítico extendido y el objeto de un esfuerzo racional unificado– 
tiene a la vez efectos satisfactorios y ramificaciones profundamente 
transformadoras. 

                                                             

14
 Para más detalles sobre el razonamiento práctico, la motivación racional, y el 

conocimiento, ver Sellars, “Sobre conocer lo mejor y hacer lo peor”, en Essays in 
Philosophy and Its History, 27-43. 



41 

 

Como la forma de la inteligencia de la cual la filosofía es un programa 
de realización, la elaboración de una buena vida concebida de manera 
adecuada es sinónimo de la elaboración de la inteligencia. En el ámbito 
de elaboración de una buena vida, las relaciones entre la satisfacción de 
la inteligencia y la transformación de la inteligencia, entre la felicidad y 
el esfuerzo riguroso, atendiendo a la inteligencia ya realizada y 
construyendo sus realizabilidades futuras, el cultivo del presente sujeto 
del pensamiento y del desarrollo de un sujeto cognitivo-práctico que 
podría superar al actual en todos los aspectos, no son ni unilaterales ni 
arbitrarias. De hecho, estas relaciones existen como conexiones 
necesarias establecidas por los principios objetivos y racionales de la 
elaboración de una buena vida entre las diferentes actividades que se 
refuerzan mutuamente y las tareas integrales a ella. Una de las 
funciones de la filosofía es destacar estas conexiones objetivas y lógicas 
entre tareas y actividades parcialmente autónomas e incluso 
aparentemente incompatibles que constituyen la buena vida como un 
esfuerzo unificado complejo que tiene diferentes niveles y tipos de 
objetivos. 

Sólo mediante la elaboración de estas conexiones en referencia a los 
fines objetivos de la buena vida y lo que es necesario para su realización 
concreta, se hace posible priorizar metodológicamente las diferentes 
tareas y actividades, coordinarlas y subordinarlas. Y es precisamente 
un ordenamiento metodológico –más que el establecimiento de 
prioridades sobre la base de una idea general y vaga de lo importante–
necesario para la unificación de las diferentes actividades y tareas en 
que ese esfuerzo que es la realización concreta y objetiva de una buena 
vida. 

La última forma de inteligencia es el artífice de una buena vida –es 
decir, una forma de inteligencia cuyo fin último es la realización 
objetiva de una buena vida a través de una investigación sobre sus 
orígenes y consecuencias con el fin de examinar y dar cuenta de lo que 
contaría como satisfactorio para él, considerando todas las cosas. Es a 
través de la elaboración de una buena vida que la inteligencia puede 
explorar y construir sus realizabilidades mediante la ampliación de los 
horizontes de lo que es y lo que se puede calificar como una vida 
satisfactoria para él. La elaboración de una buena vida es exactamente 
ese programa concebido filosóficamente en que las inteligibilidades 
teóricas acerca de lo ya realizado son sometidas a las inteligibilidades 
prácticas relativas a las realizaciones posibles del programa. La 
exploración del primer dominio de inteligibilidades se traduce en una 



42 

 

inteligencia encarnada por las prácticas y las acciones informadas del 
programa para lograr sus realizabilidades. La elaboración o 
construcción basada en inteligibilidades prácticas se convierte en una 
exploración de las realizaciones posibles de la inteligencia que encarna 
el programa. 

Para una forma de inteligencia que se dedica a la elaboración de una 
buena vida, el proyecto se trata tanto de investigar el sujeto de la buena 
vida (qué tipo de inteligencia que realmente es y cuáles son sus 
realizabilidades) como del examen de en qué consiste una buena vida 
para este sujeto y lo que se necesita para realizarla objetivamente. Por 
lo tanto, para este tipo de inteligencia, la política o un equivalente de la 
misma no sólo debe proporcionar las condiciones, medios y acciones 
necesarias para la realización objetiva de una buena vida. También 
debe internalizar la investigación mencionada en lo que es el sujeto de 
una buena vida –para y en nombre de quienes actúa la política. 
Correspondientemente, una inteligencia preocupada sobre su vida y 
sus realizabilidades debe todo el tiempo subyugar todo proyecto 
político a una versión alterada de la pregunta más fastidiosa de la 
filosofía: “¿Simplemente qué es exactamente lo que tratas de hacer y 
lograr?”15 La versión alterada de esta pregunta es: ¿Qué tipo de buena 
vida para qué tipo de sujeto o tipo de inteligencia tratas de realizar, y 
cómo exactamente? 

                                                             

15
 Esta pregunta es a menudo atribuida a Sócrates y su actitud netamente 

filosófica. En lugar de despedir o desprestigiar la actividad de sus compañeros 
atenienses, al plantear esta pregunta Sócrates intentaba forzar a la gente a hacer 
explícitos sus pensamientos y sus compromisos incoherentes o incompatibles. Esto 
es lo que Robert Brandom llama el núcleo “oscuro y fecundo” del racionalismo 
expresivo inaugurado por el método socrático (Making It Explicit, 106-107) y lo 
que Michel Foucault asociaba con la actitud de Sócrates como un parrhesiasta 
filosófico (portavoz de la verdad) en lugar de uno político. Al evitar una vida 
política, Sócrates establece la distancia crítica necesaria para interrogar y evaluar 
los medios políticos y sus fines. Él justifica su muerte en servicio no de la política, 
sino más bien al servicio de una vida filosófica que interroga sin descanso la 
política. Véase Michel Foucault, The Courage of Truth (Basingstoke: Palgrave 
Macmillan, 2011). Y para un compromiso más elaborado con esta pregunta 
socrática, véase CP Ragland y Sarah Heidt, “El acto de filosofar,” en What Is 
Philosophy?  (New Haven: Yale University Press, 2001). 



43 

 

 
No importa qué tan comprometido esté con el presente y el futuro, un 

proyecto político que no puede responder de forma coherente a esta 
pregunta no es nada más que un glorificado vendedor ambulante de 
meras instrumentalidades, o un comerciante de milagros. El criterio de 
coherencia en el contexto de esta pregunta es triple: (1) Un proyecto 
político debe ser capaz de articular en la teoría y la práctica lo que 
requiere la realización objetiva de una buena vida (inteligibilidades 
teóricas, acciones inteligentes organizadas, las necesarias condiciones 
–económicas, sociales, tecnológicas, y así sucesivamente– requeridas 
para la realización de una buena vida y cómo pueden proporcionarlas). 
(2) Debe estar comprometido con e informado por una investigación 
sobre lo que es el sujeto de esta buena vida y qué tipo de inteligencia 
encarna, sino también los realizaciones posibles de esa forma de 
inteligencia o sujeto del pensamiento. (3) Por último, debe ser capaz de 
dar una respuesta racional a qué califica como satisfactorio para esa 
forma de inteligencia o sujeto de pensamiento, considerando todas las 
cosas. Un proyecto político que cumple estos criterios es una política 
que, en el logro de la buena vida, también se replantea y cambia la 
naturaleza del animal político. 

Comparándonos con esta hipotética inteligencia general para la que el 
oficio de una buena vida y la inteligencia son una y la misma cosa, 
podemos decir que repensarnos a nosotros mismos y repensar lo que se 

http://images.e-flux-systems.com/2016_01_eflux01WEB.jpg,2000


44 

 

considera una buena vida para nosotros sólo pueden ir de la mano. Al 
renunciar al pensamiento universal y al pensamiento de tiempo-
general de una buena vida y el esfuerzo necesario para ello como una 
ilusión antropocéntrica o una fantasía anticuada, no nos rescatamos a 
nosotros mismos de una antigua superstición filosófica ni realizamos 
un gesto hacia una política de iluminados. En su lugar nos entregamos 
pacíficamente a las ideologías y los proyectos políticos activos más 
perniciosos en este planeta. El resultado inmediato de esta resignación 
es la degradación de la buena vida en un conveniente mercado de 
estilos de vida por demanda en que la mera supervivencia pasada por 
alto con los triunfos de las hazañas cotidianas pasa por felicidad, y el 
ego-exhibicionismo de las necesidades psicológicas triviales y 
atrincherados dogmas son disfrazados como empoderamiento y 
expresión individual. 

Pero más perjudicial, en la dispensación con el pensamiento de una 
buena vida y la renuncia a las aspiraciones colectivas que ello implica, 
creamos un vacío político en que los fundamentalismos y las teocracias 
prosperan parasitariamente. Descartar las demandas universales de 
una buena vida como ideales supersticiosos es conceder autoridad 
sobre tales demandas a las supersticiones. El abandono del trabajo 
cognitivo y la práctica de la buena vida como proyecto colectivo 
universal sobre la base de los abusos potenciales y los posibles riesgos 
es una licencia para el abuso y una fórmula segura para el desastre. La 
lucha por una buena vida como un universal concreto consiste en 
inteligibilidades teóricas y prácticas, y por lo tanto normas explicativas, 
descriptivas y prescriptivas requeridas para determinar lo que somos, 
lo que es bueno para nosotros, y cómo debemos llevarla a cabo. El 
ámbito de tal esfuerzo requiere la dialéctica racional entre confianza y 
sospecha, esperanza y desesperación, invertir en el cultivo de la agencia 
como proyecto colectivo que sobrevive a los agentes individuales y 
reconocer las limitaciones de nosotros mismos como agentes que viven 
aquí y ahora. La sospecha carente de confianza es el empobrecimiento 
de la crítica; la confianza sin sospecha racional es la bancarrota de la 
creencia. Lo que sustenta esta resiliencia dialéctica no es la 
racionalización ideológica ni la ausencia de la razón, sino el marco 
discursivo de la racionalidad como el medio de la sospecha y la 
confianza por igual. Sin ello, la caída en el tedioso pesimismo o el 
optimismo ingenuo es inevitable.16 

                                                             

16
 Ver Ray Brassier, Dialectics Between Suspicion and Trust (2015, en prensa). 



45 

 

 

*** 

 

Como una compleja receta para la construcción de un mundo que 
incluye no sólo los ingredientes e instrumentalidades, sino también las 
inteligibilidades prácticas de las vidas satisfechas y las realizabilidades 
del pensamiento, el reconocimiento y la realización del bien 
constituyen la unidad objetiva de la forma última de la inteligencia. Sin 
embargo, la identificación de la inteligencia como reconocedora y 
realizadora del bien no es caracterizarla como benévola, o para este 
caso malévola. Para este tipo de inteligencia, el bien es en el 
reconocimiento de su propia historia y fuentes, pero sólo como un 
medio para lograr determinadamente sus realizaciones posibles que 
pueden ser diferentes en cada aspecto de sí misma. Es representándose 
de forma inteligible lo que es y de dónde viene que la inteligencia puede 
reutilizarse y remodelarse a sí misma. Una forma de inteligencia que 
quiere el bien debe emanciparse de cualquier cosa o persona que le 
haya dado lugar. Y aquellas especies que pueden reconocer el bien no 
deben obstaculizar sino acelerar la realización de una inteligencia que, 
a pesar de que los reconoce como parte integral de la inteligibilidad de 
su historia, sin embargo, no será obstaculizada por ellos. 

El arte de la forma última de la inteligencia como la que reconoce y 
realiza de forma coherente y adecuada lo bueno es la tarea última de la 
filosofía en tanto programa, y su realización objetiva es el mayor logro 
de todos los pensamientos y las prácticas cultivadas. En el contexto del 
papel de la filosofía en la transformación de pensar en un programa 
para el que la realizabilidad de la forma última de la inteligencia es 
ciertamente una posibilidad, no sería exagerado decir que la filosofía ha 
puesto en marcha algo irreversible en el pensamiento, cuyas 
consecuencias aún están por verse. 


	¿Qué es la filosofía?
	Traducido por Bernabé Ferreyra
	Segunda parte: Programas y Realizabilidades

